
Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

ReIbCi – Diciembre 2025 – www.reibci.org 

Psicología social de las transformaciones culturales

Juan Soto Ramírez 
Departamento de Sociología 

Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa 
Ciudad de México, México 
juansotoramz@gmail.com 

 
Abstract—Cultural transformations in societies affect people's lives, their way of thinking, understanding social reality, 

and how they relate to one another. With technological and cultural changes, social life is impacted. This text analyzes cultural 
transformations in various social spheres, organized into different sections: a. Digital technologies and everyday life; b. The 
psychology of television; c. The replacement of social criticism with film criticism; d. Constructing Others as different; e. 
The gamification of education; and f. Cultural lag. It is known that the discussion on the topic is not exhausted in these six 
sections, but they can serve as a guide for further discussion on the subject. 

Keywords—Cultural Transformation, Everyday Life, Psychology, Critic, Analysis. 

Resumen—Las transformaciones culturales en las sociedades afectan las vidas de las personas, su forma de pensar, de 
comprender la realidad social y su forma de relacionarse. Con los cambios tecnológicos y culturales la vida social se ve 
afectada. En este texto se analizan las transformaciones culturales en diversos ámbitos sociales organizados en diversos 
apartados: a. Las tecnologías digitales y vida cotidiana; b. La psicología de la televisión; c. La sustitución de la crítica social 
por la crítica cinematográfica; d. Construir a los Otros como diferentes; e. La ludificación de la educación; y f. El desfase 
cultural. Se sabe que la discusión sobre el tema no se agota en estos seis apartados, pero pueden servir de guía para seguir 
discutiendo al respecto. 

Palabras clave —Transformación cultural, Vida Cotidiana, Psicología, Crítica, Análisis. 

I. INTRODUCCIÓN 

En las últimas décadas, hemos atravesado por un conjunto de transformaciones culturales que han 
modificado nuestras vidas, nuestro entendimiento y comprensión del mundo y la realidad social, así como 
nuestras formas de relacionarnos e interactuar. Para analizar estos cambios, se retoman las ideas de 
diversos autores para dar cuenta de cómo es que distintas modificaciones en la cultura, la tecnología y la 
sociedad tienen consecuencias profundas e irreversibles en la vida social. Este texto examina las 
transformaciones culturales en diversos ámbitos de la cotidianidad que se organizaron en diversos 
apartados y que no necesariamente están vinculados unos con otros, aunque se trató de dar un orden a 
cada uno de ellos en términos de su presentación. En el apartado de las Tecnologías digitales y vida 
cotidiana se examina cómo es que Internet, las plataformas publicitarias y los medios sociales han 
reformateado nuestras vidas, las siguen y seguirán cambiando gracias, sobre todo, a su incorporación 
inevitable en diversos ámbitos de nuestra vida cotidiana. En La psicología de televisión se hace una 
crítica a la forma en cómo en medios como la televisión se ha convertido en la ventana de difusión para 
una buena cantidad de psicólogos que, al sentirse atraídos por el reflector mediático, acuden a ella para 
ser vistos, más que para ofrecer argumentos contundentes y alimentar discusiones críticas y profundas. 
En La sustitución de la crítica social por la crítica cinematográfica se sostiene la idea de que discutir la 
realidad social a partir de las películas se ha puesto de moda porque se presenta en los medios como 
entretenimiento, pero que esto implica tratar de discutir la realidad a partir de la irrealidad cuando lo que 
debería ocurrir sería lo contrario. En construir a los Otros como diferentes se toma el caso de los 
Cholombianos en torno a los cuales se montaron exposiciones en Londres y Guadalajara y se argumenta 
que la exotización de los Otros es una manera de triunfar en las Ciencias Sociales y una parte del proceso 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    2 

de investigación sobre lo que se debe reflexionar críticamente para analizar cómo es que los Otros son 
representados. En La ludificación de la educación se discute sobre la forma en cómo la educación y las 
prácticas educativas se han ludificado. Es decir, la manera en que el entretenimiento ha ido dominando 
paulatinamente las prácticas docentes y cómo es que esto ha afectado los procesos educativos y los ha 
banalizado. Por último, en El desfase cultural, se advierte sobre un fenómeno que se hace presente en 
los países latinoamericanos, particularmente, y que tiene que ver con el hecho de que ideas y discusiones 
que provienen de Estados Unidos y Europa, se reciben tardíamente. En términos generales, se sabe que 
las transformaciones culturales no se agotan en este artículo, pero puede servir de guía para identificar 
otras tantas. 

II. TECNOLOGÍAS DIGITALES Y VIDA COTIDIANA 

Es difícil sostener que para entender lo que está ocurriendo con las tecnologías y su relación con la 
vida cotidiana, baste con estar al día acerca de las publicaciones más recientes provenientes de los centros 
educativos más prestigiosos del planeta para poner los ojos, casi exclusivamente, en las discusiones de 
actualidad y las eruditas declaraciones de los gurús del momento quienes, cada vez que hablan o publican 
un nuevo libro, se roban los reflectores de los medios y las miradas de los investigadores y académicos 
de los diversos centros educativos del mundo. Para comprender lo que ocurre con la relación tecnología 
– sociedad, es necesario “ir hacia atrás” y hablar de epistemología. Pero antes es necesario hacer un par 
de aclaraciones. La primera está relacionada con lo que se entenderá por plataformas publicitarias. 

Nick Srnicek (2016), propuso una clasificación de las plataformas en cinco tipos. Clasificación que 
resulta ad hoc para este artículo. El primer tipo es el que denominó plataformas publicitarias (p. 50), 
cuya característica principal no es solamente que sean las más antiguas, sino que se caracterizan porque 
extraen información de los usuarios y llevan a cabo un trabajo de análisis y luego usan los productos de 
dicho proceso para vender espacios publicitarios. Google o Facebook se encuentran dentro de esta 
clasificación. El segundo tipo es el de plataformas de nube (p. 50), cuyo rasgo distintivo es que son 
propietarias del hardware y del software de negocios que dependen de lo digital y los rentan de acuerdo 
con distintas necesidades. Amazon destaca en este tipo de plataformas. El tercer tipo, quizás las más 
desconocidas por los usuarios, son las plataformas industriales (p. 50), esas que producen el hardware y 
el software que se necesita para transformar la manufactura tradicional en procesos conectados por 
Internet cuyo objetivo es bajar los costos de producción y transformar bienes en servicios. General 
Electric y Siemens destacan en este tipo de plataformas. Las plataformas de productos (p. 50), son las 
del cuarto tipo. Estas generan ganancias mediante el uso de otras plataformas. Transforman bienes en 
servicios y cobran un alquiler por ellos o tasas de suscripción. Spotify y Rolls Royce son de fácil ubicación 
en este tipo de plataformas. El quinto tipo son las plataformas austeras (p. 50). Tan rapaces como las 
primeras o, quizás, las más rapaces de todas. ¿Por qué? Porque intentan reducir a un mínimo los activos 
de los que son propietarias y obtienen ganancias mediante la mayor reducción de los costos posibles, 
Uber e Airbnb están en este tipo. Su activo más importante es la plataforma de software y el análisis de 
datos, pero no los autos ni el conjunto de bienes raíces, por ejemplo. La segunda está relacionada con la 
referencia a Internet entendido no como otro simple medio de comunicación de masas, sino como el 
primer medio de comunicación global (Mirzoeff, 2016, p.15). Después de esto Podemos continuar a 
sabiendas de que las tecnologías digitales han transformado y seguirán transformando nuestras vidas.  

¿Para qué ir hacia atrás? Para poder mirar en retrospectiva. Neil Postman (2001), el sociólogo y crítico 
cultural estadounidense, discípulo de McLuhan y ex director del Departamento de Cultura y 
Comunicación de la Universidad de Nueva York, ofreció un argumento crucial diciendo que “para hablar 
con seriedad de la televisión uno debe hablar, por tanto, de epistemología” (p. 22). Sabemos que las 
revoluciones y los cambios tecnológicos traen consigo, inevitablemente, cambios en la vida social y la 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

3  Vol. 12 No. 2 

vida cotidiana. Y son irreversibles. Pero no tienen el mismo impacto en todos los ámbitos de la vida 
social. Hay que entender que el salto de una cultura oral a una de imprenta fue significativo y modificó 
profundamente nuestro modo de ver el mundo y entenderlo. Cambió nuestras cosmovisiones. “El 
consiguiente ascenso de una epistemología basada en la televisión, ha tenido graves consecuencias para 
la vida pública, puesto que nos estamos atontando por momentos” (Postman, 2001, p. 29). Sabemos hoy 
día que la televisión ya no ocupa el lugar que ocupaba hace 40 ni 60 años. Pero entendemos que modificó 
nuestro modo de ver y comprender el mundo. La máxima de <<ver para creer>> ha ocupado un lugar 
predominante en sociedades ‘ocularcentristas’ donde la superioridad de la visión como forma de conocer 
es significativa. 

En lo que concierne esencialmente a esta lógica de la visión como relativa a una teoría de la verdad, 
en el fondo varían poco. Su presupuesto es que, en efecto, lo visible es verdadero -y lo verdadero 
visible- como entrometimiento recíproco de visión objetiva y verdad interior -espacio de la 
conciencia-. Es lo que podemos llamar -lo que ha sido llamado- ocularcentrismo. (Brea, 2010, p. 24) 

A diferencia de lo que ocurre en las sociedades logocentristas donde la superioridad del texto como 
forma de conocer está, también, muy marcada y “no podría predicarse de las imágenes en el contexto de 
una tradición islámica, ni aun de otra hebrea” (Brea, 2010, p. 11). Podemos decir que un denominado 
<<régimen escópico>> es el dominante para una tradición Occidental. 

<<Ver para creer>> siempre ha tenido un status preeminente como axioma epistemológico; pero 
<<decir para creer>>, <<leer para creer>>, <<contar para creer>>, <<deducir para creer>> y <<sentir 
para creer>> son otras formas que han ascendido o descendido en importancia a medida que las 
culturas han experimentado cambios en los medios. (Postman, 2001, p. 29). 

La epistemología basada en la oralidad es distinta a la basada en la escritura. Y también lo es la que está 
basada en lo audiovisual donde la predominancia de la imagen como forma de conocer y entender la 
realidad está marcada. “En la televisión el hecho de ver prevalece sobre el hecho de hablar” (Sartori, 
2001, p. 30). Con la llegada de Internet, las plataformas publicitarias, los Medios Sociales, y la 
Inteligencia Artificiale, cambió nuestra relación con el mundo, nuestra forma de entenderlo y de 
relacionarnos con él. Y es necesario aclarar que cuando se hace la referencia a Social Media (Medios 
sociales), se quiere destacar a los medios de comunicación en línea, así como a las herramientas y 
aplicaciones donde se permite la interacción, la participación y la colaboración, y la distribución de 
contenidos. Los Blogs, las Wikis, las Redes Sociales, los Foros, las aplicaciones de mensajería instantánea 
y otros formatos, son parte de los Medios Sociales. Y se dice esto porque se les suele confundir con las 
Redes Sociales. Y se quiere destacar también que existen distintos tipos de Redes Sociales. Las hay de 
microblogging (como X); de fotografía (como Instagram y Pinterest); de video (como Youtube, Vimeo y 
Dailymotion); convencionales como Facebook); de geolocalización (como Foursquare); profesionales 
(como Academia.edu; ResearchGate y Linkedin); etc. 

Gracias a la incorporación cada vez más inevitable de Internet, las plataformas digitales, los medios 
sociales y la Inteligencia Artificial en la vida cotidiana, nuestras formas de relacionarnos han estado 
cambiando y lo seguirán haciendo. Cada nuevo cambio tecnológico produce cambios epistemológicos. 
Hoy mantenemos un diálogo ya no sólo con las personas o nosotros mismos, sino con los buscadores y 
los modelos de lenguaje pre-entrenados de la inteligencia artificial. Estos juegan un papel de 
intermediación poderoso y significativo. Están determinando una relación entre nosotros y el mundo; 
entre nosotros; y con nosotros mismos. 

Hoy día mantenemos un diálogo con el mundo fundamentalmente a través de Internet. Si queremos 
preguntarle algo al mundo, actuamos como usuarios de Internet. Y si queremos contestar a las 
preguntas que el mundo nos hace, actuamos como proveedores de contenido. (Groys, 2016, p. 168). 

El problema es que esta intermediación se alimenta de nuestra cooperación. Las tecnologías parecen 
ganar un poder de seducción gracias a los ‘poderes’ que les atribuimos. “Nos gusta sentirnos conectados, 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    4 

y odiamos sentirnos desconectados. Internet no cambia nuestros hábitos intelectuales en contra de nuestra 
voluntad. Pero cambiarlos, los cambia” (Carr, 2011, p. 116). 

Sostener que lo que ocurre en el dominio online y lo que sucede en el dominio de lo offline no están 
relacionados no tiene sentido. Lo que pasa en Internet, los medios sociales y las platadformas publicitarias 
no es independiente de la vida social y cotidiana. Es parte de nuestras vidas. Imagine una persona que 
tiene una relación sentimental con otra. Imagine que esa relación se termina. Imagine lo que sucede 
después entre esas dos personas, digamos, en sus redes sociales. Que se eliminen como amigos de 
Facebook, Whatsapp, Instagram y TikTok es una práctica protocolaria a nivel social bastante cotidiana. 
‘Dejar en visto’ en un sistema de mensajería instantánea, puede ser una forma de desprecio social. Hoy 
día deben ser muy pocas las personas en Facebook u otra plataforma parecida que practican el autolike 
que más bien parece haberse extinguido. Con el acceso a Internet y los medios sociales han aparecido no 
sólo un conjunto de protocolos, llamémosles así, que regulan las interacciones mediadas por tecnologías 
y que no formaban parte de estas por descontado.  “Las redes sociales están reformateando nuestras vidas 
interiores. En tanto la plataforma y el individuo se vuelven inseparables, las redes sociales se vuelven 
idénticas a lo <<social>> en sí mismo” (Lovink, 2019, p. 14). 

La incidencia tecnológica en los dominios de lo social y lo cotidiano es el resultado, hasta cierto punto, 
de nuestra cooperación. “Nuestra respuesta convencional a todos los medios, de que lo que cuenta es 
cómo se utilizan, es la postura embobada del idiota tecnológico” (McLuhan, 1996, p. 39). Y aunque esto 
suene a ‘determinismo tecnológico’, parece más prolífico pensar así que con las ideas del sonambulismo 
de tanto irritaba a McLuhan. 

III. LA PSICOLOGÍA DE TELEVISIÓN 

La televisión no ha perdido tanto su poder de visibilización mediática como su encanto de seducción. 
Aunque con ciertas dificultades, sigue conservando estos dos poderes que le han caracterizado después 
de haberse convertido en uno de los elementos centrales del ‘ideal de claustrofilia doméstico’ a mediados 
del siglo XX. De ser una experiencia de grupo, mirar televisión se perfiló rápidamente casi como una 
experiencia individualizada. De las salas de las casas fue a las habitaciones y luego a casi cualquier rincón 
donde pudiera colocarse una. Y de las casas también fue a colonizar muchos otros espacios no domésticos 
―salas de espera, bancos, transporte público, autobuses, aviones, hospitales, consultorios, bares, 
restaurantes, escuelas, etc. ―. Y gracias a la digitalización de las señales, la televisión comenzó a 
liberarse del yugo que le imponían los aparatos receptores para la visualización de sus contenidos. Las 
mejoras tecnológicas fueron modificando sustantivamente la calidad de las imágenes, así como la 
velocidad de las transmisiones y las señales ahora pueden transmitirse por satélite o por cable y pueden 
verse en distintas resoluciones, HD, Full HD o UHD por poner sólo algunos ejemplos. Pero mientras las 
mejoras tecnológicas hoy nos ofrecen una experiencia visual y sonora extremadamente superior a la que 
nos ofrecían los televisores monocromáticos, los contenidos que la televisión nos ofrece, si bien se han 
diversificado contundentemente, su calidad parece no haber cambiado en demasía. Es decir, las mejoras 
tecnológicas aplicadas a la televisión y la calidad de sus contenidos no han cambiado de la misma forma. 
La tecnología de transmisión y recepción avanzan y mejoran. Pero los contenidos casi no. Su calidad 
mejora poco, no mejora o, en todo caso, empeora. 

Aunque la televisión ofrece canales y contenidos con carácter cultural, nadie podría presumir que se 
convirtió en historiador mirando el History Channel, canal que de pronto parece uno de propaganda nazi 
y bien podría llamarse Hitler Channel. Todos los contenidos, aunque sean de carácter cultural, al pasar 
por la pequeña pantalla o pantalla chica necesitan adoptar un formato que les permita venderse a las 
audiencias y, sobre todo, que los haga entretenidos y divertidos. La alta calidad de contenidos sin el 
entretenimiento y la diversión como ingredientes en la televisión no funcionan. Por ello es necesario 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

5  Vol. 12 No. 2 

banalizarlos inyectándoles algo de circo. Y todo parece indicar que mientras más banales, superfluos, 
vacíos, frívolos, insustanciales, bobos, etc., sean los contenidos televisivos, más éxito tendrán. Los talk 
shows, los reality shows, los denominados programas de entretenimiento, las telenovelas, los programas 
de chismes ―que para tratarlos de sacar del repositorio de basura en el que están se les llama hoy 
programas de ‘periodismo de espectáculos’― son excelentes ejemplos de ello. Son la evidencia 
irrefutable del ínfimo nivel de calidad de contenidos que la televisión muestra y seguirá mostrando 
durante mucho tiempo. Y aunque ahora hay ya generadores de contenidos ‘alternativos ―por llamarlos 
de algún modo― en otros medios como YouTube, la calidad de los contenidos parece no variar mucho. 
La televisión no nació para educar, sino para entretener. La casi totalidad de sus contenidos son de 
carácter escatológico. 

No obstante, a pesar de la ínfima calidad de sus contenidos, aparecer a cuadro es un poderoso atractivo, 
tanto para el que acude a un programa de concursos a hacer el ridículo y que se rían de él, como para el 
tonto que saluda con la manita detrás del tipo del micrófono, como bien lo dijo U. Eco (2014). Tanto 
para el que acude a un talk show a compartir cuán desgraciada ha sido su vida como para el puñado de 
ociosos que asisten a un reality show a buscar pareja o a tratar de ganar alguna suma de dinero. En una 
época de visibilidad mediática la notoriedad importa. Pero importa no sólo para el ciudadano promedio. 
Ser visto no puede dejar otra satisfacción que vaya más allá de eso. Importa para muchos profesores 
universitarios y profesionales de distintos campos que, hipnotizados por sus deslumbrantes reflectores, 
no dudan en acudir a ella presurosos ante el mínimo guiño que pueda lanzarles. Salir a cuadro ―para 
muchos académicos y profesionales― representa la oportunidad de ser vistos. De adquirir la misma 
notoriedad del que saluda con la manita. No importa lo que digan porque en la televisión se puede decir 
poco y con poca profundidad, eso pasará a segundo término. Lo que sí importa será la buena cantidad de 
halagos que tendrán gracias a los pocos minutos que hayan sido expuestos al medio. 

Tenga la certeza de que, si un profesor universitario o un profesional de algún campo de conocimientos 
aparece en la televisión, no será precisamente porque querrá exponer sus ideas y argumentos más 
profundos en pocos minutos. Seguramente querrá ser visto. Bourdieu (1997) lo dijo así: “Bien es verdad 
que, al no contar con una obra que les permita estar continuamente en el candelero, no tienen más remedio 
que aparecer con la mayor frecuencia posible en la pequeña pantalla” (p. 16). Y no es que todos los 
académicos y profesionales que han aparecido en la televisión hayan tenido participaciones irrelevantes. 
Tarde o temprano uno puede mirar a un profesor distinguido diciendo cosas interesantes en medio de 
anuncios publicitarios. Pero la probabilidad de que eso ocurra es poca. Seguramente están ahí para ser 
vistos. 

Si no cree en estas palabras, haga una cosa. Encienda la televisión. Busque un programa a donde 
acuden los psicólogos como invitados o como expertos. Mírelos y escúchelos con detenimiento, pero no 
por mucho tiempo, y pregúntese: ¿para decir todo lo que han dicho era necesario pasar por la universidad? 
Es casi seguro que su respuesta sea no, porque a los psicólogos de televisión se les da muy bien hablar 
con el sentido común de su sistema cultural, en tanto que eso es, precisamente, lo que el medio busca: 
corroborar el sentido común de las audiencias. Los psicólogos de televisión son como los payasos del 
pensamiento. En vez de contar chistes que todos se saben, dicen cosas que todos sabemos. Y no es 
necesario ir a la universidad para aprenderlas. ¿Quiere un consejo? No se fíe de los psicólogos de 
televisión, les importa más la notoriedad que el conocimiento y la argumentación, como al que saluda 
con la manita. 

IV. LA SUSTITUCIÓN DE LA CRÍTICA SOCIAL POR LA CRÍTICA CINEMATOGRÁFICA 

Nadie duda hoy, como en el transcurso del siglo XIX, sobre el valor artístico de la fotografía. Ni 
tampoco sobre el del cine, aunque la polémica sobre su valor artístico estuvo propiamente situada en el 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    6 

siglo XX. En el argot callejero al cine se le refiere como el séptimo arte. Y si bien el filósofo y crítico 
literario de origen alemán Walter Benjamin no se equivocó al decir que estas disputas fueron el signo 
inequívoco de una transformación de alcance universal, y que representaron el surgimiento de una nueva 
época —la época de la reproductibilidad técnica del arte—, se puede decir que también formaron parte 
de su asimilación. Es decir, de la manera en cómo la fotografía y el cine se fueron asimilando en diversos 
ámbitos de la vida social y cultural hasta transformarlos. Se puede decir que dichas disputas representaron 
un proceso que implicó su aceptación generalizada. Hoy nadie duda de que la fotografía y el cine puedan 
ser considerados arte. Aunque no todas las fotografías, ni todas las películas puedan alcanzar dicha 
distinción. 

Sin embargo, digamos que en los dominios de la vida cotidiana, fuera de los espacios académicos y 
artísticos, esas discusiones no sólo pasaron casi inadvertidas, sino que ni siquiera parecieron prefigurar 
en términos de importancia. Como forma de entretenimiento, espectáculo e industria cultural el cine 
triunfó en la sociedad de masas. Como prácticas culturales, ir al cine y mirar películas —antes unidas 
íntimamente, hoy ya no— arraigaron como parte de la vida social. Ir al cine hoy día es, más que otra 
cosa, una forma de relación social e, incluso, de reafirmación de los vínculos afectivos —entre parejas y 
familias por ejemplo—. Sí, las más de las veces, la gente asiste al cine por razones extra cinematográficas. 

Si la obra de arte cinematográfica surge, como decía el mismo Benjamin (2011), sólo a partir del 
montaje, es algo que al público —digamos no especializado— le tiene sin cuidado. Y la especializada 
discusión sobre algunas tendencias del montaje —la orgánica de la escuela americana, la dialéctica de la 
escuela soviética, la cuantitativa de la escuela francesa de preguerra o la intensiva de la escuela 
expresionista alemana— es propiamente algo chocante en los dominios de la vida cotidiana. La 
apreciación cinematográfica, en un sentido estricto, no es lo que mueve a la mayoría de las personas a 
acercarse al cine. 

Sin lugar a duda la aparición del cine implicó un cambio en la sensibilidad colectiva. Y quizás el 
cineasta estadounidense Frank Capra lo entendió mejor que muchos al decir que el drama no es cuando 
llora el actor, sino cuando llora el público. Y también lo entendió el gran director de cine británico Alfred 
Hitchcock al referirse al suspense como una situación en la que el público sabe que debajo de la mesa 
que mira en la pantalla hay una bomba que estallará a la una mientras faltan quince minutos para que eso 
ocurra, en tanto que los personajes sentados en dicha mesa no lo saben. No sólo el cine trajo consigo una 
nueva retórica de las imágenes, sino nuevas formas de comprender dicha retórica. 

Apreciación cinematográfica y gusto por el cine no necesariamente van de la mano. Este último puede 
prescindir de la primera. Se puede disfrutar del cine sin comprenderlo del todo. Y en este sentido podemos 
decir que es probable que a las personas no les gusten los mismos géneros cinematográficos, pero 
difícilmente podríamos encontrarnos con alguien a quien no le guste el cine, porque apreciarlo es otra 
cosa. A diferencia de otras épocas, ya no es necesario acudir a una sala de cine para mirar películas. Se 
pueden mirar por televisión. Y gracias a las plataformas de distribución digital de contenidos multimedia 
pueden mirarse a través de una diversidad de dispositivos móviles e inteligentes. Mirar películas a través 
de las pantallas móviles en el metro, en los aviones, en las salas de espera de los consultorios médicos, 
en los baños, en los autobuses, en los cuartos de hospital, etc., se ha convertido en una práctica cotidiana 
bastante extendida de nuestro tiempo. 

A escala mundial el cine ha tenido una aceptación insospechada. Casi desde su nacimiento, a finales 
del siglo XIX, la cámara de cine se utilizó con fines de investigación antropológica y etnográfica. La 
célebre película del explorador y cineasta estadounidense Robert Flaherty de 1922, Nanook of the North, 
es un excelente ejemplo de ello. Sea por su valor artístico, por la armonía con los enfoques 
interpretativitos y fenomenológicos en la investigación social o por su capacidad para entretener a las 
masas, el cine se encuentra bien posicionado —y a veces sobrevalorado— en distintos espacios sociales, 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

7  Vol. 12 No. 2 

tanto artísticos como de investigación y de convivencia. La cinefilia de nuestra época es evidente. Sin 
embrago, hay un problema con el cine de masas. 

El cine como industria cultural —hoy denominada industria creativa— es capaz de imponer gustos y 
cultivar opiniones. Theodor Adorno y Max Horkheimer (2007), dos de los más destacados representantes 
de la Frankfurter Schule (escuela alemana de teoría social y filosofía crítica), en clara oposición a las 
ideas de Benjamin sobre el cine, escribieron en su Dialéctica de la Ilustración que el cine —y la radio 
también—, no eran sino negocio y que servían de ideología para legitimar la porquería que se produce 
deliberadamente por parte de los dirigentes. Aunque debe reconocerse que Benjamin (2011) olió ese tufo 
a podredumbre cuando dijo que a causa del capital invertido en el cine las oportunidades revolucionarias 
se encontraban convertidas en contrarrevolucionarias, y que el culto a las estrellas era promovido no 
sólo por el capital sino por el público también. 

Desde otra trinchera, pero con el mismo tono mordaz y en clara alusión al espectáculo, el filósofo 
francés Guy Debord (2010) sentenciaba que el cine había muerto, que ya no podía haber filmes. No 
obstante, ese culto a las estrellas promovido por el capital y secundado por el público parece ser uno de 
los problemas menores del cine. Camille de Toledo (2008), ensayista francés, en clara alusión a Debord 
señaló muy atinadamente que el problema es que la crítica social se ha fusionado con la crítica de cine y 
esto ha dado como resultado una crítica generalizada de la representación. Cuestión que, al fin y al cabo, 
es cool. Es decir, esta cinefilia nos ha resultado bastante cara y ha resultado ser, por decir lo menos, 
asfixiante. ¿Por qué? Porque al fusionarse la crítica social con la cinematográfica entonces la discusión 
sobre la realidad se traslada hacia la discusión sobre la imagen. Porque la oposición ya no es a la 
injusticia, sino a la explotación espectacular de la injusticia. Porque la resistencia ya no es al comercio, 
sino a los simulacros del comercio. Y esto es sólo el aperitivo. 

En agosto 2019, The Joker, la película dirigida por Todd Phillips, se convirtió no sólo en un éxito de 
taquilla, sino que suscitó sesudos debates y análisis en radio y televisión donde, recurrentemente, 
participaban académicos serios y respetables, o al menos eso decían ser. Dentro y fuera de las 
universidades se organizaron mesas de discusión, charlas de cine-debate, sesiones de análisis, etc., cuyo 
centro de reflexión fue esa elogiada película de clasificación R, primera en este rubro. Incluso suscitó la 
aparición de diversas publicaciones que versaron desde el análisis psicológico del personaje principal 
hasta el análisis psicosocial, sociológico y antropológico de la desigualdad, la injusticia, la distribución 
de la riqueza y la desintegración del tejido social según vociferaron algunos expertos. Por si fuera poco, 
The Joker no sólo fue la película con el mayor número de nominaciones al Óscar en su año de estreno, 
sino que está inspirada en los cómics. Es decir, sobre la capa de irrealidad de los cómics encontramos la 
capa de irrealidad de la película y, sobre estas dos, la capa de realidad de las discusiones académicas y 
profesionalizadas. Realidad e irrealidad se hallan fusionadas y resultan indistinguibles en el momento en 
que, desde el plano de la realidad social, se discute algo irreal que tiene ocurrencia en la pantalla 
cinematográfica. Y así se cumple el hecho de que la crítica al espectáculo desplaza a la crítica social o, 
más bien, termina fusionándose con ella de tal modo que no podemos distinguirlas. Se piensa que, 
criticando la película se hace crítica social. Lo cual es un gran desatino. 

En septiembre de 2021 se estrenó Ojingeo Game —El juego del Calamar—. La serie de televisión 
más vista en Netflix hasta ese momento. Después de los primeros 23 días de haberse estrenado, Netflix 
estimó que 87 millones de personas habían terminado de ver la serie completa y que unos 111 millones 
de personas habían comenzado a mirarla en octubre de 2021 —mes en el que el valor de impacto de la 
serie estaba calculado en cerca de 900 millones de dólares mientras que su producción tuvo un costo total 
aproximado de 21.4 millones—. Y, como quizá ya lo adivinó, esta serie de televisión también suscitó 
desde debates académicos hasta publicaciones especializadas en tono sociológico, antropológico, 
psicosocial, etc. 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    8 

En la primera página de La sociedad del espectáculo de Debord (2010) aparece un epígrafe del filósofo 
alemán Ludwig Feuerbach que indica que nuestro tiempo prefiere la imagen a la cosa, la copia al original, 
la representación a la realidad, la apariencia al ser. Y que, para nuestro tiempo, lo sagrado es la ilusión 
mientras que aquello que es profano es la verdad. Pero que quede claro: el problema no es el cine, sino 
cómo se ha estado pensando y discutiendo el cine de masas dentro y fuera de las universidades a últimas 
fechas. El problema es entender que el cine de masas no puede ser un punto de partida, sino que tendría 
que ser uno de llegada en términos de la reflexión y de las discusiones académicas y sociales, por ejemplo. 

Si la crítica social toma como punto de partida la imagen cinematográfica, la realidad habría sido 
desplazada por el espectáculo. ¿Será que a muchos académicos que gustan del cine les falta aprender de 
apreciación cinematográfica para no confundirse ni aventurarse a hacer afirmaciones tan lejanas de la 
realidad cuando los invitan a bañarse debajo de la luz de los reflectores mientras hablan de la película o 
la serie de televisión de moda? ¿Será que les hizo falta leer a Benjamin, Adorno y Horkheimer, Debord, 
De Toledo, etc., para comprender que, si la crítica de las apariencias sustituye a la crítica social, ¿el 
espectáculo gana y la realidad queda intacta? 

Si la desigualdad, la injusticia, la distribución de la riqueza, la desintegración del tejido social deviene 
espectáculo y entretenimiento, cualquier discusión está perdida en tanto que garantiza que su origen 
quede intacto. Lo peor es que, sin lugar a duda, seguramente se estará ya rodando o escribiendo, en estos 
momentos, una nueva película o serie de televisión que vuelva a convocar a académicos y expertos a 
sesiones de debate, análisis y discusión. Mientras la crítica cinematográfica siga desplazando a la crítica 
social o fusionándose con ella, el espectáculo habrá ganado y la realidad habrá perdido. Y eso es cool. 

Podemos decir de manera crítica que mientras los pobres mueran en las pantallas y esa representación 
siga ofendiendo al intelecto, millones de ellos podrán morir frente a nuestras narices y nadie se 
incomodará con ello. 

V. CONSTRUIR A LOS OTROS COMO DIFERENTES 

En una entrevista que Amanda Watkins dio a BBC News y que fue publicada el 19 de agosto de 2015, 
contó que en 2007 comenzó a visitar México para dar clases de moda. Dijo que en ese entonces vio por 
primera vez grupos de jóvenes que, de manera inmediata, captaron su atención y le parecieron 
‘tremendamente interesantes’. En otra entrevista que apareció en Canal 22 y que fue subida al canal de 
Noticias 22 en YouTube el 8 de julio de 2014, la fotógrafa y diseñadora de moda relató lo siguiente: “Los 
vi junto al río una tarde de domingo y estaban tocando música. Solamente me senté ahí y los observé. 
Me encantó la música, la manera en que bailaban, sus ropas y dije: ‘Estos chicos son interesantes, voy a 
regresar la próxima semana para buscarlos’ ”. No obstante, cuenta que después de un tiempo ya no pudo 
encontrarlos frente al río. Razón por la cual decidió abrir una página en Facebook y buscar ayuda para 
entrar en contacto con ellos. Gracias a la colaboración de un voluntario fue que pudo lograrlo. Fue así 
como tiempo después los entrevistó, fotografió, conoció y, tras de 4 años de trabajo, pudo publicar un 
libro editado en 2013 por Trilce que se llama Cholombianos. 

Watkins era profesora de la Universidad de Monterrey (UDEM) en aquella época. Como parte de las 
actividades del Año de México en el Reino Unido, en 2015, logró montar en la Mezzanine Gallery de la 
organización cultural Rex Mix en Londres, su ciudad natal, una exposición de retratos de los 
cholombianos ―apelativo que parece haber acuñado ella misma mezclando las palabras ‘cholo’ y 
‘colombiano’―, la cual se pudo visitar entre el 7 y el 29 de agosto de dicho año. En Guadalajara, la 
Secretaría de Cultura de Jalisco organizó su propia versión de esta muestra intitulándola Cholombianos, 
cultura popular contemporánea de Monterrey para el mundo, pero con una duración más larga, del 26 
de noviembre de 2015 al 10 de enero de 2016. La exposición ya se anunciaba como parte de un proceso 
de investigación. A decir de la misma Amanda Watkins, fue Debbie ―como se refiere a Déborah Holtz, 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

9  Vol. 12 No. 2 

escritora, periodista, locutora de radio y fundadora de la propia casa editorial Trilce, en la entrevista que 
le hizo Canal 22 ―quien le pidió que entrevistara a los Cholombianos, que hablara con ellos para poder 
tener una mirada más profunda de dicha subcultura. 

Para la exhibición que se organizó en el Museo de la Ciudad de México entre el 1 de julio y el 28 de 
agosto de 2016, a la exposición ya se le describía como multidisciplinaria y no sólo se mostraron 
imágenes, sino también objetos que iban desde escapularios hasta gorras, camisas y artículos de uso 
personal de los propios Cholombianos. La exposición contó con más de 2 mil 600 piezas, incluida una 
colección de discos de vinil y la primera consola de cumbia rebajada, así como algunos mixes de quien 
es considerado el primer sonidero colombiano, Gabriel Duéñez. La exposición intercontinental causó el 
debido revuelo y fue anunciada con bombo y platillo en múltiples medios. Fue bien recibida por la gran 
mayoría. Sólo en Letras Libres ―salvo que exista otro caso por ahí― se pudo leer un texto sensato y 
crítico a la vez en torno a Cholombianos. Llevaba el sugerente título de “La exotización de los pobres”. 
En él se destacaba cómo el clasismo buena onda puede regodearse en lo que hace la gente ordinaria 
―especialmente la más desfavorecida en un mundo desigual como el nuestro―. Se hizo notar la idea de 
cómo en los museos se abre el paso a las colecciones de lo que sea ya que el trabajo curatorial, 
museográfico y de difusión es, precisamente, el que se encarga de justificar su valor cultural o dotarlo de 
éste. La exotización de los pobres, que bien podemos entender como una lógica y una dinámica es, en el 
fondo, una forma de hacer del turismo cultural un proyecto. De hacer de la vida, de todos aquellos a 
quienes se les considera diferentes, de quienes tienen una apariencia y unos modales distintos, un 
atractivo cultural. Es decir, una pieza de museo. Con mucho tino, Héctor Villarreal escribió que en la 
miseria se busca la riqueza creativa. Como si el ingenio de los marginados ―en este caso para crear un 
estilo― fuese razón suficiente para convertirlo en algo divertido y atractivo al mismo tiempo. Lo exótico 
es considerado cool y su creatividad reivindicable. 

Olu Oguibe, artista, curador, poeta y profesor de arte y estudios afroamericanos, nos recuerda, en un 
texto que tituló La conectividad y el destino de los no conectados (2002), cómo en 1996 una artista y 
curadora sudafricana blanca montó una exposición en la Galería Nacional de Sudáfrica sobre la historia 
y la cultura material de los Joisa. La exposición, mayormente etnográfica, que mostraba imágenes y 
documentos de archivo sobre la afrenta colonial europea a los Joisa y el casi completo exterminio de los 
mismos, implicaba estrategias de construcción y realización que ofendían al grupo. Después de ver la 
exposición, un foro representativo del grupo —la Conferencia Nacional Griqua— censuró la exposición, 
describiéndola como una ‘cuestionable y activa contribución a promover la marginalización de las 
primeras naciones de África del Sur’. La curadora, en ese caso, no consultó al grupo. Otro foro de los 
Joisa, el Movimiento Cultural Hurikamma, condenó la exposición como ‘otro intento más de tratar a las 
personas morenas como objetos’. ¿Será por esta razón que los científicos sociales del siglo XXI se 
preocupan tanto por la ética en la investigación, aunque suelen confundirla con la moral? ¿Será por eso 
que piensan que teniendo la autorización de todos aquellos con los que se vinculan para realizar sus 
investigaciones y publicar sus testimonios bajo el anonimato, eliminan la construcción y estigmatización 
de la diferencia sobre la cual, elegantemente, hacen sesudas reflexiones y sorprendentes elucubraciones? 
Eso de convertir los adjetivos en verbos, que también es una moda cultural de los científicos sociales del 
siglo XXI con espíritu hípster, no es lo más idóneo ni lo más inteligente para describir algo, pero lo 
vamos a hacer. 

Exotizar al Otro ―con “o” mayúscula― se ha convertido en una estrategia para estudiar la realidad 
social en viva voz de sus protagonistas. En realidad, las universidades y los universitarios, obvio está, 
tendrían que preguntarse si en ese ánimo de tratar de luchar contra la diferencia y la desigualdad sociales 
no están terminando por reafirmarlas cada vez que un nuevo estudio o investigación se avala desde su 
interior. Para triunfar en las Ciencias Sociales, el requisito indispensable del siglo XXI es exotizar al 
Otro. Encuentre en sus vecinos algunos rasgos exóticos ―en su apariencia y modales― y justifíquelo 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    10 

frente a un tribunal científico. Si lo hace correctamente y de manera convincente, le aplaudirán y, 
seguramente, le premiarán con una mención honorífica. Exotizar al Otro en las universidades, nunca 
como hoy, había sido demasiado sencillo. De cualquier modo, exotizar al Otro es algo que se aprende de 
manera muy temprana en nuestra cultura y no se necesita ser un investigador o algo por el estilo para 
hacerlo. Todos esos turistas que andan por ahí retratándose con la gente local de Machu Picchu, de alguna 
costa de Oaxaca, de alguna zona de Los Altos de Chiapas o de alguna zona turística sintiéndose muy 
cool, saboreando el café en trastes de peltre, haciendo de la marginalidad y la pobreza un atractivo cultural 
para exhibirlo en las redes sociales, también tienen espíritu de investigador del siglo XXI. La exotización 
no sólo de la pobreza, sino de cualquier cosa que los investigadores de hoy consideren digno de ser 
invocado por ellos es, sin duda, una forma de triunfar en las Ciencias Sociales. La investigación social 
del siglo XXI es, cada vez más, una forma de turismo cultural. 

VI. LA LUDIFICACIÓN DE LA EDUCACIÓN 

Con el paso del tiempo, la educación se ludificó. Recordemos que uno de los ideales de John Stuart 
Mill consistía en suponer que la alfabetización permitiría que todas las opiniones fuesen transmitidas (a 
través de la palabra y por escrito). Al ser la educación el medio para lograr la alfabetización parece estar 
garantizado que ese ideal utilitarista planteado por el economista inglés no se alcance jamás, pues la 
educación, es claro, no ha podido abrir sus puertas a todas las personas. Y si a esto le sumamos que tanto 
la alfabetización como la educación dependen prácticamente de la escolarización, el panorama parece 
complicarse mucho más. 

Aunque el aprendizaje no depende de la escritura, gracias a la aparición de la imprenta en el siglo XVI 
las cosas comenzaron a cambiar. Si bien fue claro el cambio epistemológico, pues el conocimiento se 
vinculó estrechamente con la palabra impresa, también fue quedando claro que el acceso a esta última no 
dependía exclusivamente de la alfabetización. El acceso a los libros y al conocimiento no ha dependido, 
históricamente, sólo de la alfabetización. El acceso a este contenido no depende exclusivamente de que 
usted haya pasado (bien que mal), por un proceso de alfabetización. Depende de muchas otras cosas más. 
El acceso a los contenidos en modo escrito no depende de saber leer solamente. 

Con la aparición de las universidades en su versión europea alrededor de los siglos XII y XIII, la 
adquisición de cierto tipo de conocimientos especializados comenzó a depender, en buena medida, de la 
escolarización. Posteriormente —esta última— devino casi un deber moral y un imperativo intelectual, 
pero no siempre al alcance de todos. Con sus debidos cambios y adaptaciones, podemos decir que ese 
modelo de enseñanza y aprendizaje basado en que el profesor habla y los alumnos atienden; en que los 
alumnos leen y el profesor expone; en que los alumnos preguntan y el profesor responde; en que el 
profesor habla y los alumnos toman notas; en que el profesor designa tareas y los alumnos las realizan, 
etc., nos ha acompañado durante algún tiempo, pero es bastante reciente en comparación con el 
nacimiento de las primeras escuelas donde se enseñaba la escritura cuneiforme a las clases privilegiadas, 
por ejemplo. 

Asistir a la escuela en un sentido, digamos, moderno, implicó durante varios siglos ciertos rituales de 
interacción dentro y fuera de las aulas de clase. Estudiar se convirtió en uno de los requisitos 
indispensables para cumplir con las exigencias que las instituciones educativas establecieron para 
garantizar que sus alumnos adquirieran cierto nivel de conocimiento. Realizar exámenes para demostrar 
que dicho nivel de conocimiento se había adquirido, también fue otro de esos extraños rituales de 
interacción que pasaron a formar parte de las prácticas educativas con las que muchos estamos 
familiarizados alrededor del mundo. Los modelos rígidos e inflexibles de las prácticas educativas dentro 
de las aulas de clase fueron sustituidos por otros más flexibles y maleables. Los castigos físicos dentro 
de las aulas de clase —y socialmente permitidos por las mismas instituciones educativas—, han sido 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

11  Vol. 12 No. 2 

erradicados casi en su totalidad, pero han sido sustituidos por otros de carácter más simbólico y más 
sutiles. Los modelos educativos se fueron ‘flexibilizando’ y se fueron ludificando. Adoptaron estrategias 
—más que fórmulas— vinculadas con el juego y el entretenimiento. La educación y las prácticas 
educativas se fueron ludificando. 

No sólo en la escuela, sino en distintos espacios de interacción social el entretenimiento se fue 
imponiendo como norma. Y gracias a esta extraña obsesión por aquel, muchas de las actividades 
cotidianas de las sociedades se transformaron radicalmente. El entretenimiento se ha convertido en un 
imperativo y en el incentivo casi esencial del consumo, por ejemplo. Es el ingrediente indispensable en 
distintos espacios de interacción y en la industria cultural en términos generales. 

Esto no sólo ha afectado severamente a la cultura misma —que se está convirtiendo prácticamente en 
un servicio— y a sus distintas formas de manifestación, sino que ha terminado por afectar a la educación. 
Desde que los productores de televisión tuvieron la fabulosa idea de que el entretenimiento no estaba 
reñido con la educación, todo comenzó a cambiar. Los acontecimientos de la realidad fueron presentados 
—por los medios— como algo entretenido. Lo cual propició entre los espectadores que la distinción entre 
ficción y realidad no pudiese realizarse fácilmente. Haciendo de la realidad un espectáculo, como bien 
lo demostró el gran maestro Guy Debord (2010). 

Gracias al empecinamiento por tratar de demostrar que educación y entretenimiento no son 
incompatibles, los psicólogos de la educación terminaron por adoptar —sin percatarse de ello— ideas 
básicas de la industria de medios y, de paso, de la dictadura del espectáculo. Qué falta les hizo leer a 
McLuhan y a su gran alumno Postman. Qué falta les hizo leer a Debord. Qué falta les hizo entender que 
el entretenimiento como supra ideología no puede estar en la base de la educación. Quizá por ello siguen 
insistiendo en que la educación no sea pesada, sino entretenida. Que los contenidos no sean profundos, 
sino entretenidos. Que las clases no sean reflexivas, sino entretenidas. Que las discusiones no sean 
controvertidas ni radicales, sino entretenidas. Que los alumnos no se esfuercen demasiado, sino que se 
entretengan, etc. 

No obstante, el problema ya no es sólo de ellos, sino de una inimaginable cantidad de profesores que, 
en vez de dar clases a sus estudiantes en un aula, los llevan a las áreas verdes de los campus a realizar 
actividades como si estuvieran en un picnic. O los pasean con vendas en los ojos y en fila tomándose de 
los hombros —sobre todo en las facultades de psicología— por los pasillos de los edificios como si así 
fuesen a descubrir una dimensión oculta de la existencia. O los hacen jugar dentro de las aulas como si 
estuviesen en un programa de concursos de televisión —decir de ínfima calidad, sobra—. O los ponen a 
ver películas en el horario de clase como si estuviesen en un centro comercial. Y sí, logran que los 
estudiantes se entretengan, aunque no aprendan nada. 

Los intentos y desvaríos para tratar de lograr que la educación se convierta en una ‘distracción 
agradable’, en un pasatiempo ligero, en una actividad que conduzca —sin mayor miramiento—, al 
entretenimiento, la han lesionado gravemente. La han convertido en eduentretenimiento. En una 
actividad inocua. En una actividad que no busca la profundidad, sino que se regodea en la superficie. En 
una actividad donde el docente es lo más parecido a un animador de piscina. Se ha preguntado ¿cuál es 
la diferencia entre un conferencista del TED y un predicador? Quite el volumen de la pantalla y podrá 
notar que una de las pocas diferencias son los saltos que dan mientras hablan. Y no, no se deje llevar por 
las recomendaciones de los charlatanes que le dicen que si va a dar una conferencia comience contando 
un chiste. Recuerde una cosa: nadie se ha convertido en historiador viendo el History Channel, ni en 
historiador de la filosofía jugando Assassin’s Creed, aunque algunos traten de argumentar que ‘aprenden’ 
haciendo ambas cosas. Si el entretenimiento es el objetivo cualquier cosa que esté de por medio se perderá 
en el camino. Pensar que el entretenimiento no está reñido con la educación implica pensar como el 
productor de Plaza Sésamo que quiso hacer de la infantilización de la cultura una estrategia de enseñanza 
y aprendizaje. 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    12 

VII. EL DESFASE CULTURAL 

En el siglo XIX, las canciones de los compositores famosos tenían que escucharse en las salas de 
conciertos. El fonógrafo, ese aparato que iba a comenzar por separar definitivamente la ejecución musical 
de la escucha de la música, estuvo listo hasta finales del siglo XIX. De tal modo que escuchar música sin 
músicos, que fue una fuerte base de la industria musical actual, apenas estaba dando señales de vida a 
finales del siglo XIX, primero como fonógrafo, luego como gramófono y luego como simple tocadiscos. 
Hoy día, algunos retromaniacos tienen algún aparato de esos en sus casas motivados por algún 
vanguardismo retro que justifican con argumentos que apelan a la experiencia de la escucha, el sonido, 
la fidelidad, etc., sin darse cuenta de que lo que realmente valoran es la música sin músicos. Ésta es una 
forma de tributo a la industria musical más que a la música en sí. Es decir, un tributo al consumismo más 
que a la música misma. Es más, el resultado de las actitudes progresistas y hípsters de finales del siglo 
XX y principios del XXI que un verdadero gusto por la música. Fortalece el consumismo retro y debilita 
el gusto por la música. 

En el siglo XX, las canciones pop se volvieron populares porque sonaban en la radio o en otros medios 
de comunicación. Esto lo explica muy bien Derek Thompson (2018) en ese bonito libro intitulado 
Creadores de hits / Cómo triunfar en la era de la distracción. A fuerza de la repetición —ahora lo 
podemos ver con claridad— hasta los bodrios musicales pueden llegar a sonar con desparpajo y gran 
aceptación en cualquier bar, peluquería, elevador, medio de transporte y hasta en las fiestas de graduación 
de universitarios críticos alineados a las industrias del consumo cultural. Pasamos de un sistema cultural 
lento del siglo XIX a un sistema cultural rápido del siglo XX. De un sistema cultural analógico a un 
sistema cultural digital donde la cultura no sólo se está desmaterializando, sino que se mueve más rápido 
y se ve gobernada por el sistema de las suscripciones. La novena sinfonía de Beethoven se estrenó en el 
teatro Kärntnertor de Viena en 1824. Pero su estreno en Estados Unidos no se dio hasta 1846 en Nueva 
York. Y en Boston se interpretó nueve años después. ¿Qué le pasaría, hoy día, a una obra que requiriera 
de treinta y un años para cruzar buena parte de un continente y luego el océano Atlántico? 

Es probable que Derek Thompson —editor de la revista The Atlantic y quien recibió, en 2016, el 
premio Best in Business— exagere al considerar que el álbum Thriller de Michael Jackson es una obra 
de arte, pero es un buen ejemplo para desarrollar su argumento. Ese álbum apareció 1982. Si Thriller 
hubiese llegado a Europa hasta 2013, Michael Jackson hubiera tenido para entonces cuatro años ya de 
haber fallecido. Siguiendo con este ejercicio de imaginación sociológica  ̧ Thompson nos dice que el 
álbum Please, Please Me, el primero de The Beatles, lanzado en 1963 en el Reino Unido, habría llegado 
a Estados Unidos, a ese mismo ritmo, a mediados de la administración de Clinton. Y así sucesivamente. 
Imagine el ping pong cultural en el que estaríamos sumergidos si la cultura, que se está convirtiendo en 
información binaria, se moviera con la lentitud del siglo XIX. Las migraciones seguirían siendo 
fundamentales para los procesos de aculturación, tanto en la música como en la literatura, por ejemplo. 
Pero hoy ya no es necesario viajar, ni siquiera para adquirir un espíritu cosmopolita. El cosmopolitismo 
ya no está asociado necesariamente a la movilidad física. Hoy basta con abrir y visualizar videos de 
YouTube. Ver y presenciar ya no están íntimamente ligados gracias a la cultura audiovisual y digital que 
hemos configurado. Hoy día visualizamos la realidad a través de las pantallas. Hoy día el acontecimiento 
está vinculado a la inmediatez, no tanto ya a la actualidad, como lo pensó el buen Gabriel Tarde a 
principios del siglo XX en L’opinion et la multitude (2014). 

Sin embargo, a pesar de que la polinización cultural hoy es algo que ocurre con mayor rapidez, no 
sucede de la misma forma en la música que en el cine. No ocurre de la misma manera en la literatura que 
en las ciencias sociales. En estas últimas, aunque cada vez menos, esa especie de delay cultural —
entendámoslo como retraso o demora— sigue estando presente y afecta de algún modo la forma en cómo 
las ideas se mueven de una geografía académica a otra. Imagine una acalorada discusión de actualidad 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

13  Vol. 12 No. 2 

dentro de algunos espacios académicos sobre algún tema o temas que en otro país se hayan discutido ya 
hace medio siglo o más. Imagine que en 2025 algunos apenas se vayan enterando de un libro que se 
publicó a finales de los años ochenta del siglo XX. Para que un contenido literario y de ciencias sociales 
llegue a otras coordenadas culturales depende, básicamente, de las traducciones y de la industria del libro. 
Un poco de cosmopolitismo ayuda, pues esos académicos viajeros que llevan y traen contenidos e 
información también hace lo suyo. Pero básicamente las letras, en analógico o en digital, siguen siendo 
la forma privilegiada en cómo las academias y las universidades se van polinizando con las ideas de otras 
latitudes. 

Y sí, generalmente las ideas de Europa o de Estados Unidos echan raíces en las academias y 
universidades de América Latina. Gracias a esta especie de delay cultural se les ve defender rabiosa y 
ferozmente a los académicos latinos a diversos pensadores que apenas leyeron en español. Y es llamativo 
que se les vea defender, a los universitarios latinoamericanos, ideas de medio siglo de antigüedad —o 
más—, siendo que en sus países de origen a estas ideas ya se les piensa y se les discute de otro modo. La 
mayor parte de los filósofos, economistas, psicólogos sociales, sociólogos y antropólogos sociales 
contemporáneos, si bien no se han olvidado de los clásicos, han entendido que ya no es posible pensar el 
mundo sin un elemento clave en la discusión: el digital. Y es muy lamentable que en muchas academias 
y universidades se sigan dictando cursos sin que este elemento fundamental sea, más que incorporado, 
discutido de manera solvente. Pero hay más asuntos que discutir, pues la forma en cómo se ha enfrentado 
el delay cultural ha sido poner a leer a los estudiantes y a alguna parte del profesorado en otros idiomas. 
Como si el problema del delay cultural se resolviera así. Eso sería como aceptar algo que alguien dijo en 
algún lado: como si la verdad estuviese siempre en inglés —o en otro idioma—. La raíz del delay cultural 
es algo mucho más profunda que quizá comencemos a discutir, paradójicamente, con el paso del tiempo 
—quizás un medio siglo—. 

La próxima vez que tenga la disposición de defender abigarradamente una idea, piense antes en el 
delay cultural y en la polinización de las ideas y reflexione seriamente si su defensa del pasado sería bien 
recibida en las universidades y academias del mundo contemporáneo. 

VIII. CONCLUSIONES 

Enfrentamos nuevos desafíos, vinculados al entretenimiento desbordado, que ha transformado 
nuestras formas de interacción, de difusión, recepción y producción de información, donde la 
proliferación de imágenes, espectáculos y la comercialización de los afectos desvía la atención de las 
cuestiones sociales cruciales. Vinculado está el desplazamiento de la investigación y la crítica sociales 
hacia el análisis cinematográfico, donde es sumamente común hacer de las problemáticas sociales 
entretenimiento superficial. Logrando con esto que se diluyan los significados esenciales, importantes y 
profundos Los actores sociales se han ido alejando de la crítica social y la horizontalidad, favoreciendo 
la denominada crítica constructiva y de mera apariencia. Y en medio de todo esto, la psicología ha 
contribuido tratando de psicologizarlo todo e insistiendo en la individualización de los problemas 
sociales. Por otra parte, la brecha en la disponibilidad, idioma y relevancia de textos académicos en 
diferentes países representa una problemática importante. Esta disparidad limita el acceso a 
investigaciones contemporáneas y relevantes, afectando las discusiones y las reflexiones de académicos 
y estudiantes.  

Hay que mencionar que todas las situaciones sociales presentan complejidades, haciendo imposible 
que puedan ser abordadas desde una postura crítica. Realizar investigaciones en Ciencias Sociales 
requiere de rigor, reflexión, interés por lo que ocurre —y no por lo que se obtiene—. Por ello es 
importante abogar por la profundidad y evitar, a toda costa, generalizaciones absurdas. Resulta esencial 
continuar reflexionando sobre cómo las transformaciones culturales afectan nuestras vidas y rescatar el 



Revista Iberoamericana de Ciencias  ISSN 2334-2501 
 

Vol. 12 No. 2    14 

pensamiento crítico. Solo a través de una reflexión profunda, la crítica y la discusión comprometida se 
podría apostar por un mejor entendimiento y comprensión del mundo y la realidad social. 

REFERENCIAS  
Adorno, T. W. y Horkheimer, M. (2007). Dialéctica de la Ilustración (Vol. 63). Ediciones Akal. (Trabajo 

original publicado en 1944) 
BBC Mundo. (19 de agoste de 2015). Los Cholombianos: la tribu urbana mexicana que hizo suya la 

cumbia. BBC News Mundo https://tinyurl.com/BBCnews0 
Benjamin, W. (2011). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. Primavera. (Trabajo 

original publicado en 1936) 
Bourdieu, P. (1997). Sobre la televisión. Anagrama (Trabajo original publicado en 1996) 
Brea, J. L. (2010). Las tres eras de la imagen. Akal. 
Carr, N. (2011). Superficiales. ¿Qué está haciendo Internet con nuestras mentes?. Taurus (Trabajo 

original publicado en 2010) 
De Toledo, D. (2008). Punks de boutique. Almadia. 
Debord, G. (2010). La sociedad del espectáculo. Naufragio. (Trabajo original publicado en 1967) 
Eco, U. (2014). Apocalípticos e integrados. Tusquets. (Trabajo original publicado en 1965) 
Flaherty, R. (Director). (1922), Nanook of the North [Película]. Pathé Exchange, Revillon Frères. 
Groys, B. (2016). Arte en flujo. Ensayos sobre la evanescencia del presente. Caja Negra. (Trabajo 

original publicado en 2014) 
Hwang Dong-hyuk. (Director). (2021). Ojingeo game [Pelícua]. Siren Pictures Inc. 
Jenkins, H. (2008). Convergence culturale La cultura de la convergencia de los medios de comunicación. 

Paidós 
Lovink, G. (2019). Tristes por diseño. Las redes sociales como ideología. Consonni. (Trabajo original 

publicado en 2016) 
McLuhan, M. (1996). Comprender los medios de comunicación. Las extensiones del ser humano. Paidós. 

(Trabajo original publicado en 1964) 
Mirzoeff, N. (2016). Cómo ver el mundo. Paidós. (trabajo original publicado en 2015) 
Noticias 22 Canal 22. (8 de julio de 2014). Entrevista con Amanda Watkins por su libro 

“Cholombianos”. [Archivo de Vídeo]. Youtube. 
https://www.youtube.com/watch?v=nI6JROLAHqY 

Oguibe, O. (2002). La conectividad y el destino de los no conectados. (D. Navarro, Ed. Y Tras.), Criterios 
Revista Internacional de Teoría de la Literatura y las Artes, Estética y Culturología, La Habana, 
33, 135-149. 

Postman, N. (2001). Divertirse hasta morir. La Tempestad. (Trabajo original publicado en 1985) 
Srnicek, N. (2019). Capitalismo de plataformas. Caja Negra. (Trabajo original publicado en 2016) 
Sartori, G. (2001). Homo videns. La sociedad teledirigida. Taurus. (Trabajo original publicado en 1997) 
Tarde, G. (2014). La opinión y la multitud (M. Ossorio, Trans.). Taurus. (Trabajo original publicado en 

1901) 
Thompson, D. (2018). Creadores de hits. Cómo triunfar en la era de la distracción (E. Kraus Ceballos, 

Trans.). Capitán Swing. 
Todd Phillips (Director). (2019). The Joker [Película]. DC Comics, DC Films, Bron Studios, Village 

Roadshow Pictures, Creative Wealth Media Finance. 
Villareal, H. (2016). La exotización de los pobres. Letras Libres. 212, 86-87. 
Watkins, A. (2013). Cholombianos. Trilce. 
 
 


