Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

Psicologia social de las transformaciones culturales

Juan Soto Ramirez

Departamento de Sociologia
Universidad Autonoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa
Ciudad de México, México
juansotoramz@gmail.com

Abstract—Cultural transformations in societies affect people's lives, their way of thinking, understanding social reality,
and how they relate to one another. With technological and cultural changes, social life is impacted. This text analyzes cultural
transformations in various social spheres, organized into different sections: a. Digital technologies and everyday life; b. The
psychology of television; c. The replacement of social criticism with film criticism; d. Constructing Others as different; e.
The gamification of education; and f. Cultural lag. It is known that the discussion on the topic is not exhausted in these six
sections, but they can serve as a guide for further discussion on the subject.

Keywords—Cultural Transformation, Everyday Life, Psychology, Critic, Analysis.

Resumen—Las transformaciones culturales en las sociedades afectan las vidas de las personas, su forma de pensar, de
comprender la realidad social y su forma de relacionarse. Con los cambios tecnologicos y culturales la vida social se ve
afectada. En este texto se analizan las transformaciones culturales en diversos ambitos sociales organizados en diversos
apartados: a. Las tecnologias digitales y vida cotidiana; b. La psicologia de la television; c. La sustitucion de la critica social
por la critica cinematogrdfica; d. Construir a los Otros como diferentes; e. La ludificacion de la educacion; y f. El desfase
cultural. Se sabe que la discusion sobre el tema no se agota en estos seis apartados, pero pueden servir de guia para seguir
discutiendo al respecto.

Palabras clave —Transformacion cultural, Vida Cotidiana, Psicologia, Critica, Analisis.

I. INTRODUCCION

En las tltimas décadas, hemos atravesado por un conjunto de transformaciones culturales que han
modificado nuestras vidas, nuestro entendimiento y comprension del mundo y la realidad social, asi como
nuestras formas de relacionarnos e interactuar. Para analizar estos cambios, se retoman las ideas de
diversos autores para dar cuenta de como es que distintas modificaciones en la cultura, la tecnologia y la
sociedad tienen consecuencias profundas e irreversibles en la vida social. Este texto examina las
transformaciones culturales en diversos dmbitos de la cotidianidad que se organizaron en diversos
apartados y que no necesariamente estan vinculados unos con otros, aunque se trat6 de dar un orden a
cada uno de ellos en términos de su presentacion. En el apartado de las Tecnologias digitales y vida
cotidiana se examina como es que Internet, las plataformas publicitarias y los medios sociales han
reformateado nuestras vidas, las siguen y seguiran cambiando gracias, sobre todo, a su incorporacion
inevitable en diversos ambitos de nuestra vida cotidiana. En La psicologia de television se hace una
critica a la forma en como en medios como la television se ha convertido en la ventana de difusion para
una buena cantidad de psicologos que, al sentirse atraidos por el reflector mediatico, acuden a ella para
ser vistos, mas que para ofrecer argumentos contundentes y alimentar discusiones criticas y profundas.
En La sustitucion de la critica social por la critica cinematogrdfica se sostiene la idea de que discutir la
realidad social a partir de las peliculas se ha puesto de moda porque se presenta en los medios como
entretenimiento, pero que esto implica tratar de discutir la realidad a partir de la irrealidad cuando lo que
deberia ocurrir seria lo contrario. En construir a los Otros como diferentes se toma el caso de los
Cholombianos en torno a los cuales se montaron exposiciones en Londres y Guadalajara y se argumenta
que la exotizacion de los Otros es una manera de triunfar en las Ciencias Sociales y una parte del proceso

RelbCi - Diciembre 2025 — www.reibci.org



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

de investigacion sobre lo que se debe reflexionar criticamente para analizar como es que los Otros son
representados. En La ludificacion de la educacion se discute sobre la forma en como la educacion y las
practicas educativas se han ludificado. Es decir, la manera en que el entretenimiento ha ido dominando
paulatinamente las practicas docentes y como es que esto ha afectado los procesos educativos y los ha
banalizado. Por ultimo, en El desfase cultural, se advierte sobre un fenomeno que se hace presente en
los paises latinoamericanos, particularmente, y que tiene que ver con el hecho de que ideas y discusiones
que provienen de Estados Unidos y Europa, se reciben tardiamente. En términos generales, se sabe que
las transformaciones culturales no se agotan en este articulo, pero puede servir de guia para identificar
otras tantas.

II. TECNOLOGIAS DIGITALES Y VIDA COTIDIANA

Es dificil sostener que para entender lo que estd ocurriendo con las tecnologias y su relacion con la
vida cotidiana, baste con estar al dia acerca de las publicaciones mas recientes provenientes de los centros
educativos mas prestigiosos del planeta para poner los ojos, casi exclusivamente, en las discusiones de
actualidad y las eruditas declaraciones de los gurus del momento quienes, cada vez que hablan o publican
un nuevo libro, se roban los reflectores de los medios y las miradas de los investigadores y académicos
de los diversos centros educativos del mundo. Para comprender lo que ocurre con la relacion tecnologia
— sociedad, es necesario “ir hacia atrds” y hablar de epistemologia. Pero antes es necesario hacer un par
de aclaraciones. La primera esta relacionada con lo que se entendera por plataformas publicitarias.

Nick Srnicek (2016), propuso una clasificacion de las plataformas en cinco tipos. Clasificacion que
resulta ad hoc para este articulo. El primer tipo es el que denominé plataformas publicitarias (p. 50),
cuya caracteristica principal no es solamente que sean las mas antiguas, sino que se caracterizan porque
extraen informacion de los usuarios y llevan a cabo un trabajo de andlisis y luego usan los productos de
dicho proceso para vender espacios publicitarios. Google o Facebook se encuentran dentro de esta
clasificacion. El segundo tipo es el de plataformas de nube (p. 50), cuyo rasgo distintivo es que son
propietarias del hardware y del software de negocios que dependen de lo digital y los rentan de acuerdo
con distintas necesidades. Amazon destaca en este tipo de plataformas. El tercer tipo, quizas las mas
desconocidas por los usuarios, son las plataformas industriales (p. 50), esas que producen el hardware y
el software que se necesita para transformar la manufactura tradicional en procesos conectados por
Internet cuyo objetivo es bajar los costos de produccion y transformar bienes en servicios. General
Electric y Siemens destacan en este tipo de plataformas. Las plataformas de productos (p. 50), son las
del cuarto tipo. Estas generan ganancias mediante el uso de otras plataformas. Transforman bienes en
servicios y cobran un alquiler por ellos o tasas de suscripcion. Spotify y Rolls Royce son de facil ubicacion
en este tipo de plataformas. El quinto tipo son las plataformas austeras (p. 50). Tan rapaces como las
primeras o, quizas, las mas rapaces de todas. ;Por qué? Porque intentan reducir a un minimo los activos
de los que son propietarias y obtienen ganancias mediante la mayor reduccion de los costos posibles,
Uber e Airbnb estan en este tipo. Su activo mas importante es la plataforma de sofiware y el andlisis de
datos, pero no los autos ni el conjunto de bienes raices, por ejemplo. La segunda esta relacionada con la
referencia a Internet entendido no como otro simple medio de comunicacion de masas, sino como el
primer medio de comunicacion global (Mirzoeff, 2016, p.15). Después de esto Podemos continuar a
sabiendas de que las tecnologias digitales han transformado y seguiran transformando nuestras vidas.

(Para qué ir hacia atras? Para poder mirar en retrospectiva. Neil Postman (2001), el socidlogo y critico
cultural estadounidense, discipulo de McLuhan y ex director del Departamento de Cultura y
Comunicacion de la Universidad de Nueva York, ofrecio un argumento crucial diciendo que “para hablar
con seriedad de la television uno debe hablar, por tanto, de epistemologia” (p. 22). Sabemos que las
revoluciones y los cambios tecnoldgicos traen consigo, inevitablemente, cambios en la vida social y la

Vol. 12 No. 2 2



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

vida cotidiana. Y son irreversibles. Pero no tienen el mismo impacto en todos los dmbitos de la vida
social. Hay que entender que el salto de una cultura oral a una de imprenta fue significativo y modifico
profundamente nuestro modo de ver el mundo y entenderlo. Cambi6é nuestras cosmovisiones. “El
consiguiente ascenso de una epistemologia basada en la television, ha tenido graves consecuencias para
la vida publica, puesto que nos estamos atontando por momentos” (Postman, 2001, p. 29). Sabemos hoy
dia que la television ya no ocupa el lugar que ocupaba hace 40 ni 60 afos. Pero entendemos que modificéd
nuestro modo de ver y comprender el mundo. La maxima de <<ver para creer>> ha ocupado un lugar
predominante en sociedades ‘ocularcentristas’ donde la superioridad de la visién como forma de conocer
es significativa.
En lo que concierne esencialmente a esta /ogica de la vision como relativa a una teoria de la verdad,
en el fondo varian poco. Su presupuesto es que, en efecto, lo visible es verdadero -y lo verdadero
visible- como entrometimiento reciproco de vision objetiva y verdad interior -espacio de la
conciencia-. Es lo que podemos llamar -lo que ha sido llamado- ocularcentrismo. (Brea, 2010, p. 24)

A diferencia de lo que ocurre en las sociedades logocentristas donde la superioridad del texto como
forma de conocer estd, también, muy marcada y “no podria predicarse de las imagenes en el contexto de
una tradicion isldmica, ni aun de otra hebrea” (Brea, 2010, p. 11). Podemos decir que un denominado
<<régimen escOpico>> es el dominante para una tradicion Occidental.

<<Ver para creer>> siempre ha tenido un status preeminente como axioma epistemologico; pero
<<decir para creer>>, <<leer para creer>>, <<contar para creer>>, <<deducir para creer>>y <<sentir
para creer>> son otras formas que han ascendido o descendido en importancia a medida que las
culturas han experimentado cambios en los medios. (Postman, 2001, p. 29).
La epistemologia basada en la oralidad es distinta a la basada en la escritura. Y también lo es la que esté
basada en lo audiovisual donde la predominancia de la imagen como forma de conocer y entender la
realidad estd marcada. “En la television el hecho de ver prevalece sobre el hecho de hablar” (Sartori,
2001, p. 30). Con la llegada de Internet, las plataformas publicitarias, los Medios Sociales, y la
Inteligencia Artificiale, cambid nuestra relacion con el mundo, nuestra forma de entenderlo y de
relacionarnos con €l. Y es necesario aclarar que cuando se hace la referencia a Social Media (Medios
sociales), se quiere destacar a los medios de comunicacion en linea, asi como a las herramientas y
aplicaciones donde se permite la interaccion, la participacion y la colaboracion, y la distribucion de
contenidos. Los Blogs, las Wikis, las Redes Sociales, los Foros, las aplicaciones de mensajeria instantanea
y otros formatos, son parte de los Medios Sociales. Y se dice esto porque se les suele confundir con las
Redes Sociales. Y se quiere destacar también que existen distintos tipos de Redes Sociales. Las hay de
microblogging (como X); de fotografia (como Instagram y Pinterest); de video (como Youtube, Vimeo'y
Dailymotion); convencionales como Facebook); de geolocalizacion (como Foursquare); profesionales
(como Academia.edu; ResearchGate y Linkedin); etc.

Gracias a la incorporacion cada vez mas inevitable de Internet, las plataformas digitales, los medios
sociales y la Inteligencia Artificial en la vida cotidiana, nuestras formas de relacionarnos han estado
cambiando y lo seguiran haciendo. Cada nuevo cambio tecnologico produce cambios epistemologicos.
Hoy mantenemos un didlogo ya no s6lo con las personas o nosotros mismos, sino con los buscadores y
los modelos de lenguaje pre-entrenados de la inteligencia artificial. Estos juegan un papel de
intermediacion poderoso y significativo. Estdn determinando una relacion entre nosotros y el mundo;
entre nosotros; y con nosotros mismos.

Hoy dia mantenemos un dialogo con el mundo fundamentalmente a través de Internet. Si queremos
preguntarle algo al mundo, actuamos como usuarios de Internet. Y si queremos contestar a las
preguntas que el mundo nos hace, actuamos como proveedores de contenido. (Groys, 2016, p. 168).

El problema es que esta intermediacion se alimenta de nuestra cooperacion. Las tecnologias parecen

ganar un poder de seduccion gracias a los ‘poderes’ que les atribuimos. “Nos gusta sentirnos conectados,

3 Vol. 12 No. 2



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

y odiamos sentirnos desconectados. Internet no cambia nuestros habitos intelectuales en contra de nuestra
voluntad. Pero cambiarlos, los cambia” (Carr, 2011, p. 116).

Sostener que lo que ocurre en el dominio online y lo que sucede en el dominio de lo offline no estan
relacionados no tiene sentido. Lo que pasa en Internet, los medios sociales y las platadformas publicitarias
no es independiente de la vida social y cotidiana. Es parte de nuestras vidas. Imagine una persona que
tiene una relacion sentimental con otra. Imagine que esa relacion se termina. Imagine lo que sucede
después entre esas dos personas, digamos, en sus redes sociales. Que se eliminen como amigos de
Facebook, Whatsapp, Instagram y TikTok es una practica protocolaria a nivel social bastante cotidiana.
‘Dejar en visto’ en un sistema de mensajeria instantanea, puede ser una forma de desprecio social. Hoy
dia deben ser muy pocas las personas en Facebook u otra plataforma parecida que practican el autolike
que mas bien parece haberse extinguido. Con el acceso a Internet y los medios sociales han aparecido no
solo un conjunto de protocolos, llamémosles asi, que regulan las interacciones mediadas por tecnologias
y que no formaban parte de estas por descontado. “Las redes sociales estan reformateando nuestras vidas
interiores. En tanto la plataforma y el individuo se vuelven inseparables, las redes sociales se vuelven
idénticas a lo <<social>> en si mismo” (Lovink, 2019, p. 14).

La incidencia tecnoldgica en los dominios de lo social y lo cotidiano es el resultado, hasta cierto punto,
de nuestra cooperacion. “Nuestra respuesta convencional a todos los medios, de que lo que cuenta es
como se utilizan, es la postura embobada del idiota tecnoldgico” (McLuhan, 1996, p. 39). Y aunque esto
suene a ‘determinismo tecnoldgico’, parece mas prolifico pensar asi que con las ideas del sonambulismo
de tanto irritaba a McLuhan.

III. LA PSICOLOGIA DE TELEVISION

La television no ha perdido tanto su poder de visibilizacion mediatica como su encanto de seduccion.
Aunque con ciertas dificultades, sigue conservando estos dos poderes que le han caracterizado después
de haberse convertido en uno de los elementos centrales del ‘ideal de claustrofilia doméstico’ a mediados
del siglo XX. De ser una experiencia de grupo, mirar television se perfild rdpidamente casi como una
experiencia individualizada. De las salas de las casas fue a las habitaciones y luego a casi cualquier rincon
donde pudiera colocarse una. Y de las casas también fue a colonizar muchos otros espacios no domésticos
—salas de espera, bancos, transporte publico, autobuses, aviones, hospitales, consultorios, bares,
restaurantes, escuelas, etc. —. Y gracias a la digitalizacion de las sefiales, la television comenzo6 a
liberarse del yugo que le imponian los aparatos receptores para la visualizacion de sus contenidos. Las
mejoras tecnoldgicas fueron modificando sustantivamente la calidad de las imagenes, asi como la
velocidad de las transmisiones y las sefales ahora pueden transmitirse por satélite o por cable y pueden
verse en distintas resoluciones, HD, Full HD o UHD por poner s6lo algunos ejemplos. Pero mientras las
mejoras tecnoldgicas hoy nos ofrecen una experiencia visual y sonora extremadamente superior a la que
nos ofrecian los televisores monocromaticos, los contenidos que la television nos ofrece, si bien se han
diversificado contundentemente, su calidad parece no haber cambiado en demasia. Es decir, las mejoras
tecnoldgicas aplicadas a la television y la calidad de sus contenidos no han cambiado de la misma forma.
La tecnologia de transmision y recepcion avanzan y mejoran. Pero los contenidos casi no. Su calidad
mejora poco, no mejora o, en todo caso, empeora.

Aunque la television ofrece canales y contenidos con caracter cultural, nadie podria presumir que se
convirtio en historiador mirando el History Channel, canal que de pronto parece uno de propaganda nazi
y bien podria llamarse Hitler Channel. Todos los contenidos, aunque sean de caracter cultural, al pasar
por la pequefia pantalla o pantalla chica necesitan adoptar un formato que les permita venderse a las
audiencias y, sobre todo, que los haga entretenidos y divertidos. La alta calidad de contenidos sin el
entretenimiento y la diversion como ingredientes en la television no funcionan. Por ello es necesario

Vol. 12 No. 2 4



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

banalizarlos inyectandoles algo de circo. Y todo parece indicar que mientras mas banales, superfluos,
vacios, frivolos, insustanciales, bobos, etc., sean los contenidos televisivos, mas éxito tendran. Los talk
shows, los reality shows, los denominados programas de entretenimiento, las telenovelas, los programas
de chismes —que para tratarlos de sacar del repositorio de basura en el que estan se les llama hoy
programas de ‘periodismo de espectaculos’— son excelentes ejemplos de ello. Son la evidencia
irrefutable del infimo nivel de calidad de contenidos que la television muestra y seguird mostrando
durante mucho tiempo. Y aunque ahora hay ya generadores de contenidos ‘alternativos —por llamarlos
de algin modo— en otros medios como YouTube, la calidad de los contenidos parece no variar mucho.
La television no nacidé para educar, sino para entretener. La casi totalidad de sus contenidos son de
caracter escatologico.

No obstante, a pesar de la infima calidad de sus contenidos, aparecer a cuadro es un poderoso atractivo,
tanto para el que acude a un programa de concursos a hacer el ridiculo y que se rian de €1, como para el
tonto que saluda con la manita detrds del tipo del micréfono, como bien lo dijo U. Eco (2014). Tanto
para el que acude a un talk show a compartir cudn desgraciada ha sido su vida como para el punado de
0ciosos que asisten a un reality show a buscar pareja o a tratar de ganar alguna suma de dinero. En una
época de visibilidad mediatica la notoriedad importa. Pero importa no sélo para el ciudadano promedio.
Ser visto no puede dejar otra satisfaccion que vaya mas alld de eso. Importa para muchos profesores
universitarios y profesionales de distintos campos que, hipnotizados por sus deslumbrantes reflectores,
no dudan en acudir a ella presurosos ante el minimo guifio que pueda lanzarles. Salir a cuadro —para
muchos académicos y profesionales— representa la oportunidad de ser vistos. De adquirir la misma
notoriedad del que saluda con la manita. No importa lo que digan porque en la television se puede decir
poco y con poca profundidad, eso pasara a segundo término. Lo que si importa sera la buena cantidad de
halagos que tendran gracias a los pocos minutos que hayan sido expuestos al medio.

Tenga la certeza de que, si un profesor universitario o un profesional de algun campo de conocimientos
aparece en la television, no sera precisamente porque querrd exponer sus ideas y argumentos mas
profundos en pocos minutos. Seguramente querra ser visto. Bourdieu (1997) lo dijo asi: “Bien es verdad
que, al no contar con una obra que les permita estar continuamente en el candelero, no tienen més remedio
que aparecer con la mayor frecuencia posible en la pequefia pantalla” (p. 16). Y no es que todos los
académicos y profesionales que han aparecido en la television hayan tenido participaciones irrelevantes.
Tarde o temprano uno puede mirar a un profesor distinguido diciendo cosas interesantes en medio de
anuncios publicitarios. Pero la probabilidad de que eso ocurra es poca. Seguramente estan ahi para ser
vistos.

Si no cree en estas palabras, haga una cosa. Encienda la television. Busque un programa a donde
acuden los psicologos como invitados o como expertos. Mirelos y esctichelos con detenimiento, pero no
por mucho tiempo, y preguntese: ;para decir todo lo que han dicho era necesario pasar por la universidad?
Es casi seguro que su respuesta sea no, porque a los psicologos de television se les da muy bien hablar
con el sentido comun de su sistema cultural, en tanto que eso es, precisamente, lo que el medio busca:
corroborar el sentido comun de las audiencias. Los psicologos de television son como los payasos del
pensamiento. En vez de contar chistes que todos se saben, dicen cosas que todos sabemos. Y no es
necesario ir a la universidad para aprenderlas. ;Quiere un consejo? No se fie de los psicologos de
television, les importa mas la notoriedad que el conocimiento y la argumentacion, como al que saluda
con la manita.

IV. LA SUSTITUCION DE LA CRITICA SOCIAL POR LA CRITICA CINEMATOGRAFICA

Nadie duda hoy, como en el transcurso del siglo XIX, sobre el valor artistico de la fotografia. Ni
tampoco sobre el del cine, aunque la polémica sobre su valor artistico estuvo propiamente situada en el

Vol. 12 No. 2

wn



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

siglo XX. En el argot callejero al cine se le refiere como el séptimo arte. Y si bien el filosofo y critico
literario de origen aleman Walter Benjamin no se equivocé al decir que estas disputas fueron el signo
inequivoco de una transformacion de alcance universal, y que representaron el surgimiento de una nueva
¢poca —Ila época de la reproductibilidad técnica del arte—, se puede decir que también formaron parte
de su asimilacion. Es decir, de la manera en como la fotografia y el cine se fueron asimilando en diversos
ambitos de la vida social y cultural hasta transformarlos. Se puede decir que dichas disputas representaron
un proceso que implico su aceptacion generalizada. Hoy nadie duda de que la fotografia y el cine puedan
ser considerados arte. Aunque no todas las fotografias, ni todas las peliculas puedan alcanzar dicha
distincion.

Sin embargo, digamos que en los dominios de la vida cotidiana, fuera de los espacios académicos y
artisticos, esas discusiones no so6lo pasaron casi inadvertidas, sino que ni siquiera parecieron prefigurar
en términos de importancia. Como forma de entretenimiento, espectaculo e industria cultural el cine
triunf6 en la sociedad de masas. Como practicas culturales, ir al cine y mirar peliculas —antes unidas
intimamente, hoy ya no— arraigaron como parte de la vida social. Ir al cine hoy dia es, mas que otra
cosa, una forma de relacion social e, incluso, de reafirmacion de los vinculos afectivos —entre parejas y
familias por ejemplo—. Si, las mas de las veces, la gente asiste al cine por razones extra cinematograficas.

Si la obra de arte cinematografica surge, como decia el mismo Benjamin (2011), sélo a partir del
montaje, es algo que al publico —digamos no especializado— le tiene sin cuidado. Y la especializada
discusion sobre algunas tendencias del montaje —la organica de la escuela americana, la dialéctica de la
escuela soviética, la cuantitativa de la escuela francesa de preguerra o la intensiva de la escuela
expresionista alemana— es propiamente algo chocante en los dominios de la vida cotidiana. La
apreciacion cinematografica, en un sentido estricto, no es lo que mueve a la mayoria de las personas a
acercarse al cine.

Sin lugar a duda la aparicion del cine implicd un cambio en la sensibilidad colectiva. Y quizas el
cineasta estadounidense Frank Capra lo entendi6 mejor que muchos al decir que el drama no es cuando
llora el actor, sino cuando llora el publico. Y también lo entendi6 el gran director de cine britanico Alfred
Hitchcock al referirse al suspense como una situacion en la que el publico sabe que debajo de la mesa
que mira en la pantalla hay una bomba que estallara a la una mientras faltan quince minutos para que eso
ocurra, en tanto que los personajes sentados en dicha mesa no lo saben. No s6lo el cine trajo consigo una
nueva retorica de las imagenes, sino nuevas formas de comprender dicha retorica.

Apreciacion cinematografica y gusto por el cine no necesariamente van de la mano. Este tltimo puede
prescindir de la primera. Se puede disfrutar del cine sin comprenderlo del todo. Y en este sentido podemos
decir que es probable que a las personas no les gusten los mismos géneros cinematograficos, pero
dificilmente podriamos encontrarnos con alguien a quien no le guste el cine, porque apreciarlo es otra
cosa. A diferencia de otras épocas, ya no es necesario acudir a una sala de cine para mirar peliculas. Se
pueden mirar por television. Y gracias a las plataformas de distribucion digital de contenidos multimedia
pueden mirarse a través de una diversidad de dispositivos moviles e inteligentes. Mirar peliculas a través
de las pantallas moviles en el metro, en los aviones, en las salas de espera de los consultorios médicos,
en los bafos, en los autobuses, en los cuartos de hospital, etc., se ha convertido en una practica cotidiana
bastante extendida de nuestro tiempo.

A escala mundial el cine ha tenido una aceptacion insospechada. Casi desde su nacimiento, a finales
del siglo XIX, la camara de cine se utilizé con fines de investigacion antropoldgica y etnografica. La
célebre pelicula del explorador y cineasta estadounidense Robert Flaherty de 1922, Nanook of the North,
es un excelente ejemplo de ello. Sea por su valor artistico, por la armonia con los enfoques
interpretativitos y fenomenoldgicos en la investigacion social o por su capacidad para entretener a las
masas, el cine se encuentra bien posicionado —y a veces sobrevalorado— en distintos espacios sociales,

Vol. 12 No. 2 6



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

tanto artisticos como de investigacion y de convivencia. La cinefilia de nuestra época es evidente. Sin
embrago, hay un problema con el cine de masas.

El cine como industria cultural —hoy denominada industria creativa— es capaz de imponer gustos y
cultivar opiniones. Theodor Adorno y Max Horkheimer (2007), dos de los més destacados representantes
de la Frankfurter Schule (escuela alemana de teoria social y filosofia critica), en clara oposicion a las
ideas de Benjamin sobre el cine, escribieron en su Dialéctica de la llustracion que el cine —y la radio
también—, no eran sino negocio y que servian de ideologia para legitimar la porqueria que se produce
deliberadamente por parte de los dirigentes. Aunque debe reconocerse que Benjamin (2011) oli6 ese tufo
a podredumbre cuando dijo que a causa del capital invertido en el cine las oportunidades revolucionarias
se encontraban convertidas en contrarrevolucionarias, y que el culto a las estrellas era promovido no
solo por el capital sino por el publico también.

Desde otra trinchera, pero con el mismo tono mordaz y en clara alusion al espectaculo, el filésofo
francés Guy Debord (2010) sentenciaba que el cine habia muerto, que ya no podia haber filmes. No
obstante, ese culto a las estrellas promovido por el capital y secundado por el publico parece ser uno de
los problemas menores del cine. Camille de Toledo (2008), ensayista francés, en clara alusion a Debord
sefial6 muy atinadamente que el problema es que la critica social se ha fusionado con la critica de cine y
esto ha dado como resultado una critica generalizada de la representacion. Cuestion que, al fin y al cabo,
es cool. Es decir, esta cinefilia nos ha resultado bastante cara y ha resultado ser, por decir lo menos,
asfixiante. ;Por qué? Porque al fusionarse la critica social con la cinematografica entonces la discusion
sobre la realidad se traslada hacia la discusioén sobre la imagen. Porque la oposicion ya no es a la
injusticia, sino a la explotacion espectacular de la injusticia. Porque la resistencia ya no es al comercio,
sino a los simulacros del comercio. Y esto es solo el aperitivo.

En agosto 2019, The Joker, la pelicula dirigida por Todd Phillips, se convirtid no s6lo en un éxito de
taquilla, sino que suscitd sesudos debates y andlisis en radio y television donde, recurrentemente,
participaban académicos serios y respetables, o al menos eso decian ser. Dentro y fuera de las
universidades se organizaron mesas de discusion, charlas de cine-debate, sesiones de analisis, etc., cuyo
centro de reflexion fue esa elogiada pelicula de clasificacion R, primera en este rubro. Incluso suscit6 la
aparicion de diversas publicaciones que versaron desde el andlisis psicoldgico del personaje principal
hasta el analisis psicosocial, socioldgico y antropoldgico de la desigualdad, la injusticia, la distribucion
de la riqueza y la desintegracion del tejido social segiin vociferaron algunos expertos. Por si fuera poco,
The Joker no sélo fue la pelicula con el mayor nimero de nominaciones al Oscar en su afio de estreno,
sino que esta inspirada en los comics. Es decir, sobre la capa de irrealidad de los comics encontramos la
capa de irrealidad de la pelicula y, sobre estas dos, la capa de realidad de las discusiones académicas y
profesionalizadas. Realidad e irrealidad se hallan fusionadas y resultan indistinguibles en el momento en
que, desde el plano de la realidad social, se discute algo irreal que tiene ocurrencia en la pantalla
cinematografica. Y asi se cumple el hecho de que la critica al espectaculo desplaza a la critica social o,
mas bien, termina fusiondndose con ella de tal modo que no podemos distinguirlas. Se piensa que,
criticando la pelicula se hace critica social. Lo cual es un gran desatino.

En septiembre de 2021 se estreno Ojingeo Game —EI juego del Calamar—. La serie de television
mas vista en Netflix hasta ese momento. Después de los primeros 23 dias de haberse estrenado, Netflix
estimd que 87 millones de personas habian terminado de ver la serie completa y que unos 111 millones
de personas habian comenzado a mirarla en octubre de 2021 —mes en el que el valor de impacto de la
serie estaba calculado en cerca de 900 millones de dolares mientras que su produccion tuvo un costo total
aproximado de 21.4 millones—. Y, como quiza ya lo adivino, esta serie de television también suscito
desde debates académicos hasta publicaciones especializadas en tono sociologico, antropologico,
psicosocial, etc.

Vol. 12 No. 2

~J



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

En la primera pagina de La sociedad del espectdculo de Debord (2010) aparece un epigrafe del filésofo
aleman Ludwig Feuerbach que indica que nuestro tiempo prefiere la imagen a la cosa, la copia al original,
la representacion a la realidad, la apariencia al ser. Y que, para nuestro tiempo, lo sagrado es la ilusion
mientras que aquello que es profano es la verdad. Pero que quede claro: el problema no es el cine, sino
coémo se ha estado pensando y discutiendo el cine de masas dentro y fuera de las universidades a ultimas
fechas. El problema es entender que el cine de masas no puede ser un punto de partida, sino que tendria
que ser uno de llegada en términos de la reflexion y de las discusiones académicas y sociales, por ejemplo.

Si la critica social toma como punto de partida la imagen cinematografica, la realidad habria sido
desplazada por el espectaculo. ;Serd que a muchos académicos que gustan del cine les falta aprender de
apreciacion cinematografica para no confundirse ni aventurarse a hacer afirmaciones tan lejanas de la
realidad cuando los invitan a bafiarse debajo de la luz de los reflectores mientras hablan de la pelicula o
la serie de television de moda? ;Sera que les hizo falta leer a Benjamin, Adorno y Horkheimer, Debord,
De Toledo, etc., para comprender que, si la critica de las apariencias sustituye a la critica social, ;el
espectaculo gana y la realidad queda intacta?

Si la desigualdad, la injusticia, la distribucion de la riqueza, la desintegracion del tejido social deviene
espectaculo y entretenimiento, cualquier discusion esta perdida en tanto que garantiza que su origen
quede intacto. Lo peor es que, sin lugar a duda, seguramente se estara ya rodando o escribiendo, en estos
momentos, una nueva pelicula o serie de television que vuelva a convocar a académicos y expertos a
sesiones de debate, andlisis y discusion. Mientras la critica cinematografica siga desplazando a la critica
social o fusionandose con ella, el espectaculo habra ganado y la realidad habra perdido. Y eso es cool.

Podemos decir de manera critica que mientras los pobres mueran en las pantallas y esa representacion
siga ofendiendo al intelecto, millones de ellos podran morir frente a nuestras narices y nadie se
incomodaré con ello.

V. CONSTRUIR A LOS OTROS COMO DIFERENTES

En una entrevista que Amanda Watkins dio a BBC News y que fue publicada el 19 de agosto de 2015,
contd que en 2007 comenzo a visitar México para dar clases de moda. Dijo que en ese entonces vio por
primera vez grupos de jovenes que, de manera inmediata, captaron su atencién y le parecieron
‘tremendamente interesantes’. En otra entrevista que aparecio en Canal 22 y que fue subida al canal de
Noticias 22 en YouTube el 8 de julio de 2014, la fotégrafa y disefiadora de moda relat6 lo siguiente: “Los
vi junto al rio una tarde de domingo y estaban tocando musica. Solamente me senté ahi y los observé.
Me encant6 la musica, la manera en que bailaban, sus ropas y dije: ‘Estos chicos son interesantes, voy a
regresar la proxima semana para buscarlos’ ”. No obstante, cuenta que después de un tiempo ya no pudo
encontrarlos frente al rio. Razén por la cual decidié abrir una pagina en Facebook y buscar ayuda para
entrar en contacto con ellos. Gracias a la colaboracion de un voluntario fue que pudo lograrlo. Fue asi
como tiempo después los entrevisto, fotografid, conocid y, tras de 4 afos de trabajo, pudo publicar un
libro editado en 2013 por Trilce que se llama Cholombianos.

Watkins era profesora de la Universidad de Monterrey (UDEM) en aquella época. Como parte de las
actividades del Afio de México en el Reino Unido, en 2015, logré montar en la Mezzanine Gallery de la
organizacion cultural Rex Mix en Londres, su ciudad natal, una exposicion de retratos de los
cholombianos —apelativo que parece haber acufiado ella misma mezclando las palabras ‘cholo’ y
‘colombiano’—, la cual se pudo visitar entre el 7 y el 29 de agosto de dicho afio. En Guadalajara, la
Secretaria de Cultura de Jalisco organizé su propia version de esta muestra intitulandola Cholombianos,
cultura popular contemporanea de Monterrey para el mundo, pero con una duracion mas larga, del 26
de noviembre de 2015 al 10 de enero de 2016. La exposicion ya se anunciaba como parte de un proceso
de investigacion. A decir de la misma Amanda Watkins, fue Debbie —como se refiere a Déborah Holtz,

Vol. 12 No. 2 8



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

escritora, periodista, locutora de radio y fundadora de la propia casa editorial Trilce, en la entrevista que
le hizo Canal 22 —quien le pidié que entrevistara a los Cholombianos, que hablara con ellos para poder
tener una mirada mas profunda de dicha subcultura.

Para la exhibicioén que se organizé en el Museo de la Ciudad de México entre el 1 de julio y el 28 de
agosto de 2016, a la exposicion ya se le describia como multidisciplinaria y no sélo se mostraron
imagenes, sino también objetos que iban desde escapularios hasta gorras, camisas y articulos de uso
personal de los propios Cholombianos. La exposicion contdé con mas de 2 mil 600 piezas, incluida una
coleccion de discos de vinil y la primera consola de cumbia rebajada, asi como algunos mixes de quien
es considerado el primer sonidero colombiano, Gabriel Duéfiez. La exposicion intercontinental causoé el
debido revuelo y fue anunciada con bombo y platillo en multiples medios. Fue bien recibida por la gran
mayoria. S6lo en Letras Libres —salvo que exista otro caso por ahi— se pudo leer un texto sensato y
critico a la vez en torno a Cholombianos. Llevaba el sugerente titulo de “La exotizacion de los pobres”.
En ¢l se destacaba como el clasismo buena onda puede regodearse en lo que hace la gente ordinaria
—especialmente la mas desfavorecida en un mundo desigual como el nuestro—. Se hizo notar la idea de
cémo en los museos se abre el paso a las colecciones de lo que sea ya que el trabajo curatorial,
museografico y de difusion es, precisamente, el que se encarga de justificar su valor cultural o dotarlo de
¢éste. La exotizacion de los pobres, que bien podemos entender como una logica y una dindmica es, en el
fondo, una forma de hacer del turismo cultural un proyecto. De hacer de la vida, de todos aquellos a
quienes se les considera diferentes, de quienes tienen una apariencia y unos modales distintos, un
atractivo cultural. Es decir, una pieza de museo. Con mucho tino, Héctor Villarreal escribio que en la
miseria se busca la riqueza creativa. Como si el ingenio de los marginados —en este caso para crear un
estilo— fuese razon suficiente para convertirlo en algo divertido y atractivo al mismo tiempo. Lo exético
es considerado cool y su creatividad reivindicable.

Olu Oguibe, artista, curador, poeta y profesor de arte y estudios afroamericanos, nos recuerda, en un
texto que tituld La conectividad y el destino de los no conectados (2002), como en 1996 una artista y
curadora sudafricana blanca mont6 una exposicion en la Galeria Nacional de Sudafrica sobre la historia
y la cultura material de los Joisa. La exposicion, mayormente etnografica, que mostraba imagenes y
documentos de archivo sobre la afrenta colonial europea a los Joisa y el casi completo exterminio de los
mismos, implicaba estrategias de construccion y realizacion que ofendian al grupo. Después de ver la
exposicion, un foro representativo del grupo —Ila Conferencia Nacional Grigua— censur6 la exposicion,
describiéndola como una ‘cuestionable y activa contribucién a promover la marginalizaciéon de las
primeras naciones de Africa del Sur’. La curadora, en ese caso, no consulté al grupo. Otro foro de los
Joisa, el Movimiento Cultural Hurikamma, condeno la exposicion como ‘otro intento mas de tratar a las
personas morenas como objetos’. ;Sera por esta razon que los cientificos sociales del siglo XXI se
preocupan tanto por la ética en la investigacion, aunque suelen confundirla con la moral? ;Sera por eso
que piensan que teniendo la autorizacion de todos aquellos con los que se vinculan para realizar sus
investigaciones y publicar sus testimonios bajo el anonimato, eliminan la construccion y estigmatizacion
de la diferencia sobre la cual, elegantemente, hacen sesudas reflexiones y sorprendentes elucubraciones?
Eso de convertir los adjetivos en verbos, que también es una moda cultural de los cientificos sociales del
siglo XXI con espiritu hipster, no es lo mas idéneo ni lo mas inteligente para describir algo, pero lo
vamos a hacer.

Exotizar al Otro —con “0” mayuscula— se ha convertido en una estrategia para estudiar la realidad
social en viva voz de sus protagonistas. En realidad, las universidades y los universitarios, obvio esta,
tendrian que preguntarse si en ese animo de tratar de luchar contra la diferencia y la desigualdad sociales
no estan terminando por reafirmarlas cada vez que un nuevo estudio o investigacion se avala desde su
interior. Para triunfar en las Ciencias Sociales, el requisito indispensable del siglo XXI es exotizar al
Otro. Encuentre en sus vecinos algunos rasgos exoticos —en su apariencia y modales— y justifiquelo

9 Vol. 12 No. 2



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

frente a un tribunal cientifico. Si lo hace correctamente y de manera convincente, le aplaudiran vy,
seguramente, le premiaran con una mencion honorifica. Exotizar al Otro en las universidades, nunca
como hoy, habia sido demasiado sencillo. De cualquier modo, exotizar al Otro es algo que se aprende de
manera muy temprana en nuestra cultura y no se necesita ser un investigador o algo por el estilo para
hacerlo. Todos esos turistas que andan por ahi retratandose con la gente local de Machu Picchu, de alguna
costa de Oaxaca, de alguna zona de Los Altos de Chiapas o de alguna zona turistica sintiéndose muy
cool, saboreando el café en trastes de peltre, haciendo de la marginalidad y la pobreza un atractivo cultural
para exhibirlo en las redes sociales, también tienen espiritu de investigador del siglo XXI. La exotizacion
no solo de la pobreza, sino de cualquier cosa que los investigadores de hoy consideren digno de ser
invocado por ellos es, sin duda, una forma de triunfar en las Ciencias Sociales. La investigacion social
del siglo XXI es, cada vez mas, una forma de turismo cultural.

VI. LA LUDIFICACION DE LA EDUCACION

Con el paso del tiempo, la educacion se ludificd. Recordemos que uno de los ideales de John Stuart
Mill consistia en suponer que la alfabetizacion permitiria que todas las opiniones fuesen transmitidas (a
través de la palabra y por escrito). Al ser la educacion el medio para lograr la alfabetizacion parece estar
garantizado que ese ideal utilitarista planteado por el economista inglés no se alcance jamas, pues la
educacion, es claro, no ha podido abrir sus puertas a todas las personas. Y si a esto le sumamos que tanto
la alfabetizacion como la educacion dependen préacticamente de la escolarizacion, el panorama parece
complicarse mucho mas.

Aunque el aprendizaje no depende de la escritura, gracias a la aparicion de la imprenta en el siglo XVI
las cosas comenzaron a cambiar. Si bien fue claro el cambio epistemoldgico, pues el conocimiento se
vincul6 estrechamente con la palabra impresa, también fue quedando claro que el acceso a esta Glltima no
dependia exclusivamente de la alfabetizacion. El acceso a los libros y al conocimiento no ha dependido,
historicamente, s6lo de la alfabetizacion. El acceso a este contenido no depende exclusivamente de que
usted haya pasado (bien que mal), por un proceso de alfabetizacion. Depende de muchas otras cosas mas.
El acceso a los contenidos en modo escrito no depende de saber leer solamente.

Con la apariciéon de las universidades en su version europea alrededor de los siglos XII y XIII, la
adquisicion de cierto tipo de conocimientos especializados comenz6 a depender, en buena medida, de la
escolarizacion. Posteriormente —esta ultima— devino casi un deber moral y un imperativo intelectual,
pero no siempre al alcance de todos. Con sus debidos cambios y adaptaciones, podemos decir que ese
modelo de ensenanza y aprendizaje basado en que el profesor habla y los alumnos atienden; en que los
alumnos leen y el profesor expone; en que los alumnos preguntan y el profesor responde; en que el
profesor habla y los alumnos toman notas; en que el profesor designa tareas y los alumnos las realizan,
etc., nos ha acompafiado durante algin tiempo, pero es bastante reciente en comparacion con el
nacimiento de las primeras escuelas donde se ensefiaba la escritura cuneiforme a las clases privilegiadas,
por ejemplo.

Asistir a la escuela en un sentido, digamos, moderno, implicé durante varios siglos ciertos rituales de
interaccion dentro y fuera de las aulas de clase. Estudiar se convirtid6 en uno de los requisitos
indispensables para cumplir con las exigencias que las instituciones educativas establecieron para
garantizar que sus alumnos adquirieran cierto nivel de conocimiento. Realizar exdmenes para demostrar
que dicho nivel de conocimiento se habia adquirido, también fue otro de esos extrafios rituales de
interaccion que pasaron a formar parte de las practicas educativas con las que muchos estamos
familiarizados alrededor del mundo. Los modelos rigidos e inflexibles de las practicas educativas dentro
de las aulas de clase fueron sustituidos por otros mas flexibles y maleables. Los castigos fisicos dentro
de las aulas de clase —y socialmente permitidos por las mismas instituciones educativas—, han sido

Vol. 12 No. 2 10



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

erradicados casi en su totalidad, pero han sido sustituidos por otros de cardcter mas simbodlico y mas
sutiles. Los modelos educativos se fueron ‘flexibilizando’ y se fueron ludificando. Adoptaron estrategias
—mas que formulas— vinculadas con el juego y el entretenimiento. La educacion y las practicas
educativas se fueron ludificando.

No solo en la escuela, sino en distintos espacios de interaccion social el entretenimiento se fue
imponiendo como norma. Y gracias a esta extrafia obsesion por aquel, muchas de las actividades
cotidianas de las sociedades se transformaron radicalmente. El entretenimiento se ha convertido en un
imperativo y en el incentivo casi esencial del consumo, por ejemplo. Es el ingrediente indispensable en
distintos espacios de interaccion y en la industria cultural en términos generales.

Esto no solo ha afectado severamente a la cultura misma —que se esta convirtiendo practicamente en
un servicio—y a sus distintas formas de manifestacion, sino que ha terminado por afectar a la educacion.
Desde que los productores de television tuvieron la fabulosa idea de que el entretenimiento no estaba
refiido con la educacion, todo comenzd a cambiar. Los acontecimientos de la realidad fueron presentados
—por los medios— como algo entretenido. Lo cual propicio entre los espectadores que la distincion entre
ficcion y realidad no pudiese realizarse facilmente. Haciendo de la realidad un espectaculo, como bien
lo demostr6 el gran maestro Guy Debord (2010).

Gracias al empecinamiento por tratar de demostrar que educacién y entretenimiento no son
incompatibles, los psicologos de la educacion terminaron por adoptar —sin percatarse de ello— ideas
basicas de la industria de medios y, de paso, de la dictadura del espectaculo. Qué falta les hizo leer a
McLuhan y a su gran alumno Postman. Qué falta les hizo leer a Debord. Qué falta les hizo entender que
el entretenimiento como supra ideologia no puede estar en la base de la educacion. Quiza por ello siguen
insistiendo en que la educacion no sea pesada, sino entretenida. Que los contenidos no sean profundos,
sino entretenidos. Que las clases no sean reflexivas, sino entretenidas. Que las discusiones no sean
controvertidas ni radicales, sino entretenidas. Que los alumnos no se esfuercen demasiado, sino que se
entretengan, etc.

No obstante, el problema ya no es solo de ellos, sino de una inimaginable cantidad de profesores que,
en vez de dar clases a sus estudiantes en un aula, los llevan a las areas verdes de los campus a realizar
actividades como si estuvieran en un picnic. O los pasean con vendas en los 0jos y en fila tomandose de
los hombros —sobre todo en las facultades de psicologia— por los pasillos de los edificios como si asi
fuesen a descubrir una dimension oculta de la existencia. O los hacen jugar dentro de las aulas como si
estuviesen en un programa de concursos de television —decir de infima calidad, sobra—. O los ponen a
ver peliculas en el horario de clase como si estuviesen en un centro comercial. Y si, logran que los
estudiantes se entretengan, aunque no aprendan nada.

Los intentos y desvarios para tratar de lograr que la educacidon se convierta en una ‘distraccion
agradable’, en un pasatiempo ligero, en una actividad que conduzca —sin mayor miramiento—, al
entretenimiento, la han lesionado gravemente. La han convertido en eduentretenimiento. En una
actividad inocua. En una actividad que no busca la profundidad, sino que se regodea en la superficie. En
una actividad donde el docente es lo més parecido a un animador de piscina. Se ha preguntado ;cual es
la diferencia entre un conferencista del 7ED y un predicador? Quite el volumen de la pantalla y podra
notar que una de las pocas diferencias son los saltos que dan mientras hablan. Y no, no se deje llevar por
las recomendaciones de los charlatanes que le dicen que si va a dar una conferencia comience contando
un chiste. Recuerde una cosa: nadie se ha convertido en historiador viendo el History Channel, ni en
historiador de la filosofia jugando Assassin’s Creed, aunque algunos traten de argumentar que ‘aprenden’
haciendo ambas cosas. Si el entretenimiento es el objetivo cualquier cosa que esté de por medio se perdera
en el camino. Pensar que el entretenimiento no esta refiiddo con la educacion implica pensar como el
productor de Plaza Sésamo que quiso hacer de la infantilizacion de la cultura una estrategia de ensefianza
y aprendizaje.

11 Vol. 12 No. 2



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

VII. EL DESFASE CULTURAL

En el siglo XIX, las canciones de los compositores famosos tenian que escucharse en las salas de
conciertos. El fondgrafo, ese aparato que iba a comenzar por separar definitivamente la ejecucion musical
de la escucha de la musica, estuvo listo hasta finales del siglo XIX. De tal modo que escuchar musica sin
musicos, que fue una fuerte base de la industria musical actual, apenas estaba dando sefiales de vida a
finales del siglo XIX, primero como fonografo, luego como graméfono y luego como simple tocadiscos.
Hoy dia, algunos retromaniacos tienen algin aparato de esos en sus casas motivados por algin
vanguardismo retro que justifican con argumentos que apelan a la experiencia de la escucha, el sonido,
la fidelidad, etc., sin darse cuenta de que lo que realmente valoran es la méisica sin musicos. Esta es una
forma de tributo a la industria musical mas que a la musica en si. Es decir, un tributo al consumismo mas
que a la musica misma. Es mas, el resultado de las actitudes progresistas y hipsters de finales del siglo
XXy principios del XXI que un verdadero gusto por la musica. Fortalece el consumismo retro y debilita
el gusto por la musica.

En el siglo XX, las canciones pop se volvieron populares porque sonaban en la radio o en otros medios
de comunicacion. Esto lo explica muy bien Derek Thompson (2018) en ese bonito libro intitulado
Creadores de hits / Como triunfar en la era de la distraccion. A fuerza de la repeticion —ahora lo
podemos ver con claridad— hasta los bodrios musicales pueden llegar a sonar con desparpajo y gran
aceptacion en cualquier bar, peluqueria, elevador, medio de transporte y hasta en las fiestas de graduacion
de universitarios criticos alineados a las industrias del consumo cultural. Pasamos de un sistema cultural
lento del siglo XIX a un sistema cultural rdpido del siglo XX. De un sistema cultural analdgico a un
sistema cultural digital donde la cultura no sélo se esta desmaterializando, sino que se mueve mas rapido
y se ve gobernada por el sistema de las suscripciones. La novena sinfonia de Beethoven se estren6 en el
teatro Kérntnertor de Viena en 1824. Pero su estreno en Estados Unidos no se dio hasta 1846 en Nueva
York. Y en Boston se interpretd nueve anos después. ;Qué le pasaria, hoy dia, a una obra que requiriera
de treinta y un afios para cruzar buena parte de un continente y luego el océano Atlantico?

Es probable que Derek Thompson —editor de la revista The Atlantic y quien recibio, en 2016, el
premio Best in Business— exagere al considerar que el album Thriller de Michael Jackson es una obra
de arte, pero es un buen ejemplo para desarrollar su argumento. Ese album aparecio 1982. Si Thriller
hubiese llegado a Europa hasta 2013, Michael Jackson hubiera tenido para entonces cuatro afios ya de
haber fallecido. Siguiendo con este ejercicio de imaginacion sociologica, Thompson nos dice que el
album Please, Please Me, el primero de The Beatles, lanzado en 1963 en el Reino Unido, habria llegado
a Estados Unidos, a ese mismo ritmo, a mediados de la administracion de Clinton. Y asi sucesivamente.
Imagine el ping pong cultural en el que estariamos sumergidos si la cultura, que se esta convirtiendo en
informacion binaria, se moviera con la lentitud del siglo XIX. Las migraciones seguirian siendo
fundamentales para los procesos de aculturacion, tanto en la musica como en la literatura, por ejemplo.
Pero hoy ya no es necesario viajar, ni siquiera para adquirir un espiritu cosmopolita. El cosmopolitismo
ya no estd asociado necesariamente a la movilidad fisica. Hoy basta con abrir y visualizar videos de
YouTube. Ver y presenciar ya no estan intimamente ligados gracias a la cultura audiovisual y digital que
hemos configurado. Hoy dia visualizamos la realidad a través de las pantallas. Hoy dia el acontecimiento
estd vinculado a la inmediatez, no tanto ya a la actualidad, como lo penso6 el buen Gabriel Tarde a
principios del siglo XX en L ‘opinion et la multitude (2014).

Sin embargo, a pesar de que la polinizacion cultural hoy es algo que ocurre con mayor rapidez, no
sucede de la misma forma en la musica que en el cine. No ocurre de la misma manera en la literatura que
en las ciencias sociales. En estas ultimas, aunque cada vez menos, esa especie de delay cultural —
entenddmoslo como retraso o demora— sigue estando presente y afecta de algiin modo la forma en como
las ideas se mueven de una geografia académica a otra. Imagine una acalorada discusion de actualidad

Vol. 12 No. 2 12



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

dentro de algunos espacios académicos sobre algiin tema o temas que en otro pais se hayan discutido ya
hace medio siglo o mas. Imagine que en 2025 algunos apenas se vayan enterando de un libro que se
publico a finales de los afios ochenta del siglo XX. Para que un contenido literario y de ciencias sociales
llegue a otras coordenadas culturales depende, basicamente, de las traducciones y de la industria del libro.
Un poco de cosmopolitismo ayuda, pues esos académicos viajeros que llevan y traen contenidos e
informacion también hace lo suyo. Pero basicamente las letras, en analdgico o en digital, siguen siendo
la forma privilegiada en como las academias y las universidades se van polinizando con las ideas de otras
latitudes.

Y si, generalmente las ideas de Europa o de Estados Unidos echan raices en las academias y
universidades de América Latina. Gracias a esta especie de delay cultural se les ve defender rabiosa y
ferozmente a los académicos latinos a diversos pensadores que apenas leyeron en espafiol. Y es llamativo
que se les vea defender, a los universitarios latinoamericanos, ideas de medio siglo de antigiiedad —o
mas—, siendo que en sus paises de origen a estas ideas ya se les piensa y se les discute de otro modo. La
mayor parte de los filésofos, economistas, psicologos sociales, socidlogos y antropologos sociales
contemporaneos, si bien no se han olvidado de los clasicos, han entendido que ya no es posible pensar el
mundo sin un elemento clave en la discusion: el digital. Y es muy lamentable que en muchas academias
y universidades se sigan dictando cursos sin que este elemento fundamental sea, méas que incorporado,
discutido de manera solvente. Pero hay méas asuntos que discutir, pues la forma en como se ha enfrentado
el delay cultural ha sido poner a leer a los estudiantes y a alguna parte del profesorado en otros idiomas.
Como si el problema del delay cultural se resolviera asi. Eso seria como aceptar algo que alguien dijo en
algun lado: como si la verdad estuviese siempre en inglés —o en otro idioma—. La raiz del delay cultural
es algo mucho mas profunda que quizd comencemos a discutir, paradojicamente, con el paso del tiempo
—(quizas un medio siglo—.

La proxima vez que tenga la disposicion de defender abigarradamente una idea, piense antes en el
delay cultural y en la polinizacion de las ideas y reflexione seriamente si su defensa del pasado seria bien
recibida en las universidades y academias del mundo contemporaneo.

VIII. CONCLUSIONES

Enfrentamos nuevos desafios, vinculados al entretenimiento desbordado, que ha transformado
nuestras formas de interaccion, de difusion, recepcion y produccion de informacion, donde la
proliferacion de iméagenes, espectaculos y la comercializacion de los afectos desvia la atencion de las
cuestiones sociales cruciales. Vinculado esté el desplazamiento de la investigacion y la critica sociales
hacia el andlisis cinematografico, donde es sumamente comtin hacer de las problematicas sociales
entretenimiento superficial. Logrando con esto que se diluyan los significados esenciales, importantes y
profundos Los actores sociales se han ido alejando de la critica social y la horizontalidad, favoreciendo
la denominada critica constructiva y de mera apariencia. Y en medio de todo esto, la psicologia ha
contribuido tratando de psicologizarlo todo e insistiendo en la individualizacion de los problemas
sociales. Por otra parte, la brecha en la disponibilidad, idioma y relevancia de textos académicos en
diferentes paises representa una problematica importante. Esta disparidad limita el acceso a
investigaciones contemporaneas y relevantes, afectando las discusiones y las reflexiones de académicos
y estudiantes.

Hay que mencionar que todas las situaciones sociales presentan complejidades, haciendo imposible
que puedan ser abordadas desde una postura critica. Realizar investigaciones en Ciencias Sociales
requiere de rigor, reflexion, interés por lo que ocurre —y no por lo que se obtiene—. Por ello es
importante abogar por la profundidad y evitar, a toda costa, generalizaciones absurdas. Resulta esencial
continuar reflexionando sobre como las transformaciones culturales afectan nuestras vidas y rescatar el

13 Vol. 12 No. 2



Revista Iberoamericana de Ciencias ISSN 2334-2501

pensamiento critico. Solo a través de una reflexion profunda, la critica y la discusion comprometida se
podria apostar por un mejor entendimiento y comprension del mundo y la realidad social.

REFERENCIAS

Adorno, T. W. y Horkheimer, M. (2007). Dialéctica de la Ilustracion (Vol. 63). Ediciones Akal. (Trabajo
original publicado en 1944)

BBC Mundo. (19 de agoste de 2015). Los Cholombianos: la tribu urbana mexicana que hizo suya la
cumbia. BBC News Mundo https://tinyurl.com/BBCnews0

Benjamin, W. (2011). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. Primavera. (Trabajo
original publicado en 1936)

Bourdieu, P. (1997). Sobre la television. Anagrama (Trabajo original publicado en 1996)

Brea, J. L. (2010). Las tres eras de la imagen. Akal.

Carr, N. (2011). Superficiales. ;Qué esta haciendo Internet con nuestras mentes?. Taurus (Trabajo
original publicado en 2010)

De Toledo, D. (2008). Punks de boutique. Almadia.

Debord, G. (2010). La sociedad del espectaculo. Naufragio. (Trabajo original publicado en 1967)

Eco, U. (2014). Apocalipticos e integrados. Tusquets. (Trabajo original publicado en 1965)

Flaherty, R. (Director). (1922), Nanook of the North [Pelicula]. Pathé¢ Exchange, Revillon Freres.

Groys, B. (2016). Arte en flujo. Ensayos sobre la evanescencia del presente. Caja Negra. (Trabajo
original publicado en 2014)

Hwang Dong-hyuk. (Director). (2021). Ojingeo game [Pelicua]. Siren Pictures Inc.

Jenkins, H. (2008). Convergence culturale La cultura de la convergencia de los medios de comunicacion.
Paidos

Lovink, G. (2019). Tristes por diserio. Las redes sociales como ideologia. Consonni. (Trabajo original
publicado en 2016)

McLuhan, M. (1996). Comprender los medios de comunicacion. Las extensiones del ser humano. Paidos.
(Trabajo original publicado en 1964)

Mirzoeff, N. (2016). Como ver el mundo. Paidos. (trabajo original publicado en 2015)

Noticias 22 Canal 22. (8 de julio de 2014). Entrevista con Amanda Watkins por su libro
“Cholombianos”. [ Archivo de Video]. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=nl6JROLAHQgY

Oguibe, O. (2002). La conectividad y el destino de los no conectados. (D. Navarro, Ed. Y Tras.), Criterios
Revista Internacional de Teoria de la Literatura y las Artes, Estética y Culturologia, La Habana,
33, 135-149.

Postman, N. (2001). Divertirse hasta morir. La Tempestad. (Trabajo original publicado en 1985)

Srnicek, N. (2019). Capitalismo de plataformas. Caja Negra. (Trabajo original publicado en 2016)

Sartori, G. (2001). Homo videns. La sociedad teledirigida. Taurus. (Trabajo original publicado en 1997)

Tarde, G. (2014). La opinion y la multitud (M. Ossorio, Trans.). Taurus. (Trabajo original publicado en
1901)

Thompson, D. (2018). Creadores de hits. Como triunfar en la era de la distraccion (E. Kraus Ceballos,
Trans.). Capitdn Swing.

Todd Phillips (Director). (2019). The Joker [Pelicula]. DC Comics, DC Films, Bron Studios, Village
Roadshow Pictures, Creative Wealth Media Finance.

Villareal, H. (2016). La exotizacion de los pobres. Letras Libres. 212, 86-87.

Watkins, A. (2013). Cholombianos. Trilce.

Vol. 12 No. 2 14



